
	
  



	
  



	
  



	
  

	
  



	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

LECTURAS	
  EMERGENTES	
  SOBRE	
  	
  

DANZA	
  CONTEMPORÁNEA	
  

Nuevas	
  reflexiones	
  y	
  exploraciones	
  críticas	
  en	
  Chile	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  



	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea.	
  
Nuevas	
  reflexiones	
  y	
  exploraciones	
  críticas	
  en	
  Chile.	
  
	
  
©	
   Adeline	
   Maxwell,	
   Camilo	
   Rossel,	
   Vesna	
   Brzovic,	
   Francisca	
   Crisóstomo,	
   Isabel	
   Carvallo,	
  
Paloma	
   Molina,	
   Paz	
   Marín,	
   Kamille	
   Gutiérrez,	
   Loreto	
   Caviedes,	
   Catalina	
   Longás,	
   Catalina	
  
Tello.	
  	
  
Derechos	
  reservados.	
  
Primera	
  edición	
  e	
  impresión,	
  2015	
  
	
  
ISBN:	
  978-­‐956-­‐358-­‐232-­‐1	
  
Inscripción	
  N°:	
  249144	
  
	
  
Cubierta:	
  ©	
  Obra	
  Lectures,	
  de	
  Lino	
  Damien.	
  
	
  
Diseño,	
  Composición	
  y	
  Diagramación:	
  	
  
LOM	
  ediciones,	
  Concha	
  y	
  Toro	
  23,	
  Santiago	
  de	
  Chile	
  
Fono:	
  (56-­‐2)	
  2	
  688	
  52	
  73	
  	
  Fax:	
  (56-­‐2)	
  2	
  696	
  63	
  88	
  
web:	
  www.lom.cl	
  
e-­‐mail:	
  lom@lom.cl	
  
	
  
Impreso	
  en	
  los	
  talleres	
  de	
  LOM	
  
Miguel	
  de	
  Atero	
  2888,	
  Quinta	
  Normal	
  
Fonos:	
  716	
  8684	
  -­‐	
  716	
  9695	
  /	
  Fax:	
  716	
  8304	
  
	
  
Impreso	
  en	
  Santiago	
  de	
  Chile,	
  2015	
  
	
  
Obra	
   financiada	
   por	
   el	
   concurso	
   de	
   Núcleos	
   Temáticos	
   de	
   Investigación	
   2014	
   de	
   la	
   Universidad	
  
Academia	
  de	
  Humanismo	
  Cristiano	
  (UAHC,	
  Santiago	
  de	
  Chile).	
  
	
  



	
  

	
  

Adeline	
  Maxwell	
  (ed.),	
  Camilo	
  Rossel,	
  Vesna	
  Brzovic,	
  Francisca	
  

Crisóstomo,	
  Isabel	
  Carvallo,	
  Paloma	
  Molina,	
  Paz	
  Marín,	
  Kamille	
  

Gutiérrez,	
  Loreto	
  Caviedes,	
  Catalina	
  Longás	
  y	
  Catalina	
  Tello	
  
	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
LECTURAS	
  EMERGENTES	
  SOBRE	
  	
  

DANZA	
  CONTEMPORÁNEA	
  

Nuevas	
  reflexiones	
  y	
  exploraciones	
  críticas	
  en	
  Chile	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  



	
  



	
  

ÍNDICE	
  

	
  
	
  
Prefacio	
   11	
  
Camilo	
  Rossel	
  y	
  Adeline	
  Maxwell	
  

	
  
Introducción	
  a	
  lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
   19	
  
Adeline	
  Maxwell	
   	
  
	
  

Fronteras	
  invisibles	
   	
  
Reflexiones	
  parciales	
  sobre	
  “lo	
  contemporáneo”	
  en	
  la	
  escena	
  actual	
   33	
  
Camilo	
  Rossel	
   	
  
	
  

Los	
  efectos	
  del	
  lenguaje	
   	
  
La	
  performatividad	
  como	
  acto	
  ideológico	
  y	
  la	
  danza	
  como	
  	
  
espacio	
  normado	
   59	
  
Vesna	
  Brzovic	
   	
  
	
  

Entre	
  un	
  gesto	
  y	
  una	
  práctica	
  
Algunas	
  articulaciones	
  para	
  una	
  reflexión	
  política	
  en	
  danza	
   77	
  
Francisca	
  Crisóstomo	
   	
  
	
  

La	
  aparición	
  del	
  cuerpo	
  en	
  la	
  danza	
   89	
  
Isabel	
  Carvallo	
   	
  
	
  

La	
  noción	
  de	
  corporalidad	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
   105	
  
Paloma	
  Molina	
   	
  
	
  

Configuraciones	
  en	
  la	
  relación	
  obra/espectador	
   119	
  
Paz	
  Marín,	
  Kamille	
  Gutiérrez,	
  Loreto	
  Caviedes	
   	
  
	
  

La	
  improvisación	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  como	
  lenguaje	
  	
  
Una	
  reflexión	
  desde	
  la	
  hermenéutica	
  moderna	
   131	
  
Catalina	
  Longás	
   	
  
	
  

La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  	
  
sensible	
  en	
  el	
  mundo	
   153	
  
Catalina	
  Tello	
   	
  
	
  

Bibliografía	
  general	
   183	
  
	
  



	
  

	
  
	
  
	
  



|	
  11	
  
	
  
	
  
	
  

PREFACIO	
  
	
  
	
  
	
  

Quizás	
  la	
  primera	
  aclaración	
  que	
  sea	
  necesario	
  hacer	
  al	
  comenzar	
  este	
  

texto	
   es	
   que,	
   aun	
   cuando	
   no	
   tod@s	
   l@s	
   autores	
   de	
   estos	
   ensayos	
   habitan	
  

actualmente	
   en	
   Chile	
   ni	
   en	
   Santiago,	
   no	
   podemos	
   sino	
   escribir	
   desde	
  

Santiago,	
   es	
   decir,	
   desde	
   el	
   imaginario	
   que	
   se	
   desprende	
   de	
   nuestra	
   gris	
   y	
  

parca	
   ciudad	
   y	
   a	
   su	
   vez	
   desde	
   la	
   absoluta	
   consciencia	
   del	
   aplastante	
  

centralismo	
   existente	
   en	
   nuestro	
   país.	
   A	
   pesar	
   de	
   las	
   experiencias	
  

"descentralizadoras"	
  que	
  cada	
  un@	
  de	
  nosotr@s	
  pueda	
  tener	
  y	
  defender,	
  nos	
  

parece	
   importante	
   asumir	
   una	
   cierta	
   imposibilidad	
   de	
   escapar	
   de	
   aquel	
  

“capitalocentrismo”	
   enceguecedor	
   y	
   violento	
   que,	
   aunque	
   no	
   lo	
   queramos,	
  

nos	
  hace	
  olvidar	
  que	
  existen	
  otros	
  Chiles	
  muy	
  diversos.	
  Es,	
  entonces,	
  desde	
  la	
  

consciencia	
  de	
  un	
  habla	
  que	
  se	
  genera	
  desde	
  un	
  Chile-­‐Santiago	
  que	
  muchos	
  

de	
   estos	
   textos	
   -­‐y	
   particularmente	
   este	
   prefacio-­‐	
   se	
   vienen	
   a	
   instalar	
   para	
  

intentar	
   reflexionar	
  un	
  problema	
  que,	
   en	
   varios	
   sentidos,	
   debería	
   al	
  menos	
  

mellar	
  este	
  centralismo	
  ciego	
  y	
  autocomplaciente.	
  	
  	
  

	
  

Diez	
  años	
  después	
  de	
  iniciada	
  aquella	
  ridículamente	
  larga	
  "transición	
  hacia	
  la	
  

democracia"	
   (¡Cuando	
   todavía	
   no	
   sabíamos	
   que	
   esa	
   no	
   era	
   ni	
   siquiera	
   la	
  

mitad	
   del	
   camino!),	
   aproximadamente	
   hacia	
   el	
   año	
   2000,	
   muchas	
   de	
   las	
  

personas	
   vinculadas	
   a	
   la	
   danza	
   -­‐incluyendo	
   algun@s	
   de	
   nuestr@s	
   colegas,	
  

amig@s	
  y	
  maestr@s	
   -­‐	
   comenzábamos	
  a	
   interesarnos	
  ya	
  no	
  únicamente	
  por	
  

las	
  urgencias	
  pragmáticas	
  que	
  el	
  contexto	
  le	
  imponía	
  a	
  esta	
  disciplina.	
  En	
  este	
  

sentido	
  no	
  es	
  arriesgado	
  afirmar	
  que	
  esta	
  reciente	
  primera	
  década	
  del	
  siglo	
  

XXI	
   estuvo	
   marcada	
   en	
   nuestro	
   medio	
   por	
   una	
   cierta	
   "urgencia	
   de	
  

reflexionar"	
   sobre	
   el	
   fenómeno	
   dancístico,	
   una	
   urgencia	
   que	
   en	
   primera	
  

instancia	
   se	
   manifestó	
   como	
   un	
   hambre	
   por	
   saber	
   qué	
   se	
   había	
   dicho	
   al	
  

respecto.	
   Por	
   supuesto	
   no	
   éramos	
   l@s	
   únic@s	
   que	
   estábamos	
   en	
   esta	
  

situación,	
   por	
   aquella	
   misma	
   época,	
   tal	
   como	
   nos	
   lo	
   recuerdan	
   Isabel	
   de	
  

Naverán	
  y	
  Amparo	
  Écija,	
  algo	
  muy	
  similar	
  ocurría	
  en	
  España:	
  



	
   	
   	
   Prefacio	
  |	
  12	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

Cuando	
   hacia	
   el	
   año	
   2000	
   comenzamos	
   a	
   investigar	
   no	
   existían	
  

suficientes	
  textos	
  sobre	
  danza	
  y	
  coreografía	
  actual,	
  o	
  los	
  que	
  había	
  

se	
   encontraban	
   casi	
   siempre	
   en	
   idiomas	
   distintos	
   al	
   nuestro,	
   en	
  

países	
   a	
   los	
   que	
  había	
   que	
   viajar	
   porque	
   sus	
   fuentes	
  no	
   estaban	
  

digitalizadas	
  o	
  porque	
  los	
  textos	
  más	
  interesantes	
  eran	
  publicados	
  

en	
   revistas	
   y	
   catálogos	
   no	
   reconocidos	
   académicamente.	
   Salvo	
  

algunas	
   excepciones,	
   las	
   reflexiones	
   verdaderamente	
   relevantes	
  

llegaban	
  demasiado	
  tarde.1	
  

	
  

¿La	
  diferencia	
  en	
  nuestro	
  caso?	
  Las	
  “reflexiones	
  relevantes”	
  sencillamente	
  no	
  

llegaban	
  desde	
  afuera,	
  ni	
  tarde	
  ni	
  nunca.	
  Sin	
  duda	
  ese	
  panorama	
  ha	
  cambiado	
  

hoy	
   en	
   día,	
   pero	
   no	
   suficientemente.	
   Sería	
   posible	
   decir	
   que	
   hoy	
   nos	
  

encontramos	
  tal	
  como	
  estaban	
  en	
  España	
  durante	
  los	
  años	
  2000	
  De	
  Naverán,	
  

Écija	
  y	
  sus	
  pares,	
  ya	
  que,	
  con	
  algunas	
  onerosas	
  excepciones	
  presentes	
  en	
  las	
  

escasas	
  librerías	
  especializadas	
  de	
  Santiago,	
  acceder	
  a	
  los	
  materiales	
  teóricos	
  

actuales	
  sobre	
   la	
  danza	
  es	
  una	
  posibilidad	
  reservada	
  a	
  aquell@s	
  que	
  tienen	
  

los	
  medios	
  -­‐o	
  l@s	
  amig@s-­‐	
  que	
  les	
  permiten	
  traer	
  libros	
  desde	
  fuera	
  de	
  Chile.	
  	
  

	
  

Aquella	
  "urgencia	
  reflexiva"	
  de	
  la	
  que	
  hablábamos	
  anteriormente	
  además	
  de	
  

encarnarse	
  en	
  esa	
  necesidad	
  de	
  saber	
  qué	
  estaba	
  pasando	
  "fuera"	
  también	
  se	
  

iría	
  materializando	
  lentamente	
  	
  en	
  la	
  necesidad	
  de	
  saber	
  qué	
  estaba	
  pasando	
  

-­‐y	
  qué	
  había	
  pasado-­‐	
   "dentro";	
   al	
   fin	
   y	
   al	
   cabo	
   la	
   "gran	
  obra"	
   cultural	
  de	
   la	
  

dictadura	
  -­‐más	
  allá	
  de	
  la	
  discusión	
  sobre	
  un	
  apagón	
  o	
  una	
  transformación	
  y	
  

diversificación	
   de	
   los	
   modelos	
   culturales	
   en	
   el	
   Chile	
   de	
   los	
   80'-­‐	
   sería	
   el	
  

quiebre	
  de	
  una	
  consciencia	
  histórica	
  que	
  permitiera	
  dotar	
  de	
  un	
  sentido	
  no	
  

meramente	
   contingente	
   o	
   económico	
   a	
   las	
   prácticas	
   sociales	
   entre	
   las	
   que	
  

necesariamente	
  debemos	
  situar	
  a	
  la	
  danza.	
  Esta	
  cuestión	
  llevaría	
  a	
  una	
  suerte	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  DE	
   NAVERÁN,	
   Isabel,	
   ÉCIJA,	
   Amparo	
   (eds.),	
   Lecturas	
   sobre	
   danza	
   y	
   coreografía,	
   ARTEA	
  
Editorial,	
   Madrid,	
   2013,	
   p.	
   4.	
   Dicho	
   sea	
   de	
   paso	
   esta	
   obra,	
   la	
   cual	
   nos	
   parece	
   altamente	
  
recomendable	
   debido	
   a	
   la	
   cantidad	
   de	
   artículos	
   de	
   referencia	
   importantísimos	
   traducidos	
   a	
  
nuestro	
   idioma,	
   es	
   parte	
   de	
   las	
   excelentes	
   y	
   necesarias	
   -­‐pero	
   desgraciadamente	
   aún	
   pocas-­‐	
  
iniciativas	
   que	
   permiten	
   compartir	
   gratuitamente	
   conocimientos	
   y	
   reflexiones:	
  
http://arteaeditorial.arte-­‐a.org/node/986	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  13	
  
	
  
	
  
	
  

de	
   florecimiento	
   de	
   diversas	
   publicaciones,	
   sobre	
   todo	
   hacia	
   fines	
   de	
   la	
  

primera	
   década	
   del	
   2000,	
   que	
   desde	
   diferentes	
   perspectivas	
   teóricas	
   e	
  

ideológicas	
  propondrán	
   lecturas,	
   tanto	
  históricas	
   como	
  personales	
   respecto	
  

al	
   desarrollo	
   de	
   la	
   danza	
   nacional.	
   Es	
   en	
   esa	
   línea	
   que	
   se	
   podrían	
   pensar	
  

iniciativas	
   como	
   la	
   revista	
   Impulsos	
   (2001-­‐2010)2,	
   o	
   textos	
   como	
  La	
  Danza	
  

Independiente	
  de	
  Chile,	
  pasos	
  en	
  la	
  escena	
  (2000)3,	
  Historia	
  Social	
  de	
  la	
  Danza	
  

en	
  Chile	
  (2007)4,	
  Por	
  qué,	
  cómo	
  y	
  para	
  qué	
  se	
  hace	
  lo	
  que	
  se	
  hace.	
  Reflexiones	
  

en	
   torno	
   a	
   la	
   composición	
   coreográfica	
   (2008)5,	
   Proposiciones	
   en	
   torno	
   a	
   la	
  

Historia	
  de	
  la	
  Danza	
  (2008)6,	
  Escritura	
  del	
  cuerpo.	
  Sobre	
  Danza	
  y	
  Dramaturgia	
  

(2009)7,	
  Danza	
   independiente	
   en	
   Chile:	
   Reconstrucción	
   de	
   una	
   escena	
   1990-­‐

2000	
  (2009)8,	
  Retrato	
  de	
  la	
  Danza	
  independiente	
  en	
  Chile:	
  1970-­‐2000	
  (2010)9,	
  

Carmen	
  Beuchat.	
  Modernismo	
  y	
  Vanguardia	
  (2010)10,	
  entre	
  otros.	
  

	
  

	
  Sin	
  duda	
  es	
  posible	
  encontrar	
  publicaciones	
  y	
  textos	
  sobre	
  danza	
  anteriores	
  

a	
   este	
   “florecimiento” 11 	
  pero	
   es	
   necesario	
   reconocer	
   que	
   dichos	
   textos	
  

corresponden	
   a	
   ejemplos	
   aislados	
   vinculados	
   a	
   temáticas	
   o	
   contextos	
  

demasiado	
  específicos	
  (casi	
  todos	
  orientados	
  a	
  la	
  noción	
  de	
  “ballet”)	
  y,	
  en	
  su	
  

mayoría,	
   con	
   perspectivas	
   analíticas	
   e	
   históricas	
   muy	
   difíciles	
   de	
   sostener	
  

hoy	
   en	
   día.	
   En	
   este	
   sentido	
   es	
   que	
   una	
   intención	
   reflexiva	
   más	
   bien	
   de	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2	
  	
  Iniciada	
  el	
  año	
  2001	
  por	
  el	
  equipo	
  del	
  área	
  de	
  danza	
  del	
  CNCA,	
  liderado	
  por	
  aquel	
  entonces	
  
por	
  Nelson	
  Avilés,	
  y	
  que	
  publicaría	
  su	
  último	
  número	
  el	
  año	
  2010.	
  
3	
  OLEA,	
  Jorge,	
  “La	
  Danza	
  Independiente	
  de	
  Chile,	
  pasos	
  en	
  la	
  escena”,	
  Chile-­‐Danza,	
  N°	
  4,	
  2000.	
  
4	
  	
  CIFUENTES,	
  María	
  José,	
  Historia	
  social	
  de	
  la	
  danza	
  en	
  Chile,	
  Santiago,	
  LOM,	
  2007.	
  
5	
  MELLADO,	
  Paulina	
  (ed.),	
  Por	
  qué,	
  cómo	
  y	
  para	
  qué	
  se	
  hace	
  lo	
  que	
  se	
  hace.	
  Reflexiones	
  en	
  torno	
  
a	
  la	
  composición	
  coreográfica,	
  Santiago,	
  Lara	
  Hübner,	
  2008.	
  
6	
  	
  PÉREZ,	
  Carlos,	
  Proposiciones	
  en	
  torno	
  a	
  la	
  historia	
  de	
  la	
  danza,	
  Santiago,	
  LOM,	
  2008.	
  
7	
  ALCAÍNO,	
  Gladys,	
  Escritura	
  del	
  cuerpo.	
  Sobre	
  danza	
  y	
  dramaturgia,	
  Santiago,	
  CNCA,	
  2009.	
  
8	
  CORDOVEZ,	
   Constanza,	
   McCOLL,	
   Jennifer,	
   PÉREZ,	
   Simón,	
   et	
   al.,	
   Danza	
   independiente	
   en	
  
Chile.	
  Reconstrucción	
  de	
  una	
  escena	
  1990-­‐2000,	
  Santiago,	
  Cuarto	
  Propio,	
  2010.	
  
9	
  ALCAÍNO,	
  Gladys,	
  HURTADO,	
  Lorena,	
  Retrato	
  de	
  la	
  danza	
  Independiente	
  en	
  Chile	
  1970	
  –	
  2000,	
  
Santiago,	
  	
  Ocho	
  Libros,	
  2010.	
  	
  
10	
  MC	
   COLL,	
   Jennifer,	
   Carmen	
   Beuchat,	
   modernismo	
   y	
   vanguardia,	
   Santiago,	
   Cuarto	
   Propio,	
  
2010.	
  
11	
  Desde	
   el	
   texto	
   de	
   Pereira	
   Salas	
  Los	
  orígenes	
  del	
  arte	
  musical	
  en	
  Chile	
   (1941)	
   quien	
   dedica	
  
todo	
  un	
  capítulo	
  al	
  desarrollo	
  de	
  la	
  danza	
  en	
  nuestro	
  país,	
  pasando	
  por	
  varios	
  de	
  los	
  artículos	
  
de	
   la	
   Revista	
  Musical	
   Chilena	
   de	
   la	
   Facultad	
   de	
   Artes	
   de	
   la	
   Universidad	
   de	
   Chile	
   (Como	
   La	
  
Escuela	
  de	
  Danza	
  del	
  Instituto	
  de	
  Extensión	
  Musical,	
  escrito	
  en	
  1945	
  por	
  Andrée	
  Haas	
  e	
  Historia	
  
del	
   ballet	
   en	
   Chile	
   publicado	
   en	
   1961	
   por	
   Yolanda	
   Montecinos),	
   o	
   textos	
   como	
   Las	
   artes	
  
musicales	
  y	
  coreográficas	
  en	
  Chile	
  (1977)	
  de	
  Samuel	
  Claro.	
  



	
   	
   	
   Prefacio	
  |	
  14	
  
	
  
	
  
	
  
“campo”	
  y	
  no	
  sólo	
  individual	
  se	
  podría	
  establecer	
  recién	
  en	
  este	
  contexto	
  de	
  

fines	
  de	
  la	
  primera	
  década	
  de	
  este	
  siglo	
  XXI.	
  

	
  

Junto	
   con	
   este	
   desarrollo	
   “textual”,	
   e	
   incluso	
   anterior	
   a	
   él,	
   ha	
   vuelto	
   una	
  

necesidad	
  de	
  contacto	
  con	
  el	
  acontecer	
  de	
   la	
  danza	
  a	
  nivel	
  global;	
  ya	
  desde	
  

los	
   años	
   90'	
   se	
   llevarán	
   a	
   cabo	
   una	
   serie	
   de	
   iniciativas	
   de	
   vinculación	
   con	
  

bailarin@s,	
   coreógraf@s	
   y	
   creador@s	
   escénic@s	
   de	
   diversa	
   índole,	
   tanto	
  

europe@s12	
  como	
   norteamerican@s13,	
   que	
   se	
   irán	
   viendo	
   nutridas	
   por	
   la	
  

generación,	
   en	
   esta	
   última	
   década,	
   de	
   diversas	
   agrupaciones	
   de	
   creación	
   y	
  

gestión	
   que	
   intentarán	
   regularizar	
   y	
   mantener	
   estos	
   intercambios	
   tanto	
  

prácticos	
  como	
  teóricos	
  al	
  mismo	
  tiempo	
  que	
  irán	
  generando	
  plataformas	
  de	
  

intercambio	
  y	
   reflexión	
  de	
   carácter	
  más	
   interno14	
  a	
   través	
  de	
   la	
   realización	
  

relativamente	
   continua	
   de	
   encuentros,	
   talleres	
   y	
   diversas	
   iniciativas	
  

pedagógicas15.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12	
  Gracias	
  a	
   ciertas	
  becas	
  otorgadas	
  por	
  el	
  Goethe-­‐Institut	
  y	
  el	
   Instituto	
  Chileno-­‐francés	
  para	
  
que	
   coreógraf@s	
   emergentes	
   chilen@s	
   viajen	
   a	
   perfeccionarse	
   a	
   dichos	
   países,	
   así	
   como	
   la	
  
visita	
   de	
   creadores	
   franceses	
   no	
   únicamente	
   a	
   mostrar	
   sus	
   obras	
   durante	
   sus	
   giras	
  
internacionales,	
   si	
   no	
   también	
   a	
   dar	
   talleres	
   y	
   crear	
   piezas	
   con	
   intérpretes	
   chilenos/as.	
   El	
  
mejor	
  ejemplo	
  de	
  ello	
  fue	
  la	
  estadía	
  de	
  Claude	
  Brumachon	
  	
  quien	
  concibió	
  la	
  obra	
  Los	
  Ruegos	
  
con	
  un	
  grupo	
  de	
  bailarines	
  nacionales	
  que	
  posteriormente	
  se	
  constituirían	
  como	
  la	
  Compañía	
  
Movimiento.	
  	
  
13	
  “Las	
  becas	
  a	
  Estados	
  Unidos,	
  al	
  American	
  Dance	
  Festival,	
  otorgadas	
  por	
  el	
   Instituto	
  Chileno	
  
Norteamericano	
   en	
   la	
   década	
   del	
   noventa	
   marcan	
   un	
   nuevo	
   resorte	
   de	
   influencias	
   que	
   se	
  
asimilaron	
  y	
   se	
   remiraron	
  [sic]	
   en	
  Chile.	
   Las	
   visitas	
  de	
   coreógrafos,	
   tanto	
   como	
   los	
   viajes	
  de	
  
nuestros	
   coreógrafos	
   al	
   exterior,	
   dan	
   nueva	
   apertura	
   a	
   la	
   danza	
   que	
   se	
   continuó	
   haciendo.”	
  
ALCAÍNO,	
  HURTADO,	
  	
  Retrato	
  de	
  la	
  danza…,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  201.	
  
14En	
   este	
   sentido	
   es	
   posible	
   situar	
   los	
   trabajos	
   de	
   extensión	
   e	
   intercambio	
   (además	
   del	
  
desarrollo	
  propiamente	
  creativo)	
  de	
  agrupaciones	
  como	
  el	
  Colectivo	
  de	
  Arte	
  La	
  Vitrina	
  (creado	
  
el	
  año	
  1991),	
  la	
  Cía.	
  Danza	
  en	
  Cruz	
  (creada	
  en	
  1994),	
  el	
  Núcleo	
  de	
  Ree	
  (creado	
  en	
  1997),	
  la	
  Cía.	
  
Pe	
  Mellado	
  (creada	
  en	
  2001)	
  o	
   las	
   iniciativas	
  generadas	
  por	
  otro	
   tipo	
  de	
  organizaciones	
   con	
  
menos	
  trayectoria	
  pero	
  con	
  cierta	
  presencia	
  hoy	
  en	
  día	
  en	
  el	
  ámbito	
  nacional	
  como	
  el	
  grupo	
  
Práctica	
  en	
  Movimiento,	
   el	
  grupo	
  Escénica	
  en	
  Movimiento,	
   el	
  grupo	
  CIM/Ae,	
  el	
   centro	
  CIEC,	
   la	
  
Red	
  de	
  Danza	
  Independiente,	
  el	
  laboratorio	
  LACUA,	
  el	
  centro	
  CEC,	
  el	
  laboratorio	
  N.I.C.E.,	
  entre	
  
otros,	
  sin	
  olvidar	
  las	
  numerosas	
  iniciativas	
  individuales	
  provenientes	
  de	
  artistas	
  de	
  la	
  danza.	
  
15	
  También	
  es	
  importante	
  mencionar	
  que,	
  más	
  allá	
  de	
  las	
  críticas	
  que	
  podamos	
  tener	
  (y	
  que	
  las	
  
tenemos)	
  a	
  los	
  procesos	
  de	
  gestión	
  y	
  las	
  decisiones	
  generadas	
  al	
  interior	
  del	
  CNCA,	
  el	
  área	
  de	
  
Danza	
  ha	
   impulsado	
   iniciativas	
  de	
  perfeccionamiento	
  e	
   intercambios	
   internacionales	
  que	
  sin	
  
duda	
  han	
  activado	
  el	
  desarrollo	
  del	
  medio	
  dancístico	
  nacional	
  sobre	
  todo	
  en	
  estos	
  últimos	
  10	
  
años.	
  Sin	
  embargo,	
  también	
  nos	
  parece	
  fundamental	
  mencionar,	
  que	
  a	
  25	
  años	
  de	
  finalizada	
  la	
  
dictadura	
  Chile	
  aún	
  no	
  cuenta	
  con	
  una	
  real	
  política	
  cultural	
  a	
  nivel	
  de	
  país.	
  El	
  Fondo	
  Nacional	
  
de	
  las	
  Artes	
  (FONDART),	
  y	
  sus	
  derivados,	
  son	
  el	
  mejor	
  ejemplo	
  de	
  esta	
  ausencia	
  al	
  privilegiar	
  
el	
  desarrollo	
  de	
   iniciativas	
  a	
   corto	
  plazo	
  en	
   lugar	
  de	
   invertir	
  en	
   lineamientos	
  y	
  políticas	
  que	
  
permitan	
  un	
  desarrollo	
  sólido	
  y	
  sostenido	
  en	
  el	
  mediano	
  y	
   largo	
  plazo,	
  cuestión	
  que	
  no	
  hace	
  
más	
   que	
   aumentar	
   la	
   precariedad	
   del	
   contexto	
   cultural	
   a	
   nivel	
   país,	
   al	
   mismo	
   tiempo	
   que	
  
instaura	
   una	
   práctica	
   corporativista	
   o	
   de	
   “camarillas”,	
   ya	
   que	
   al	
   no	
   haber	
   criterios	
   de	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  15	
  
	
  
	
  
	
  

Pero,	
   más	
   allá	
   de	
   todos	
   estos	
   procesos	
   de	
   activación	
   tanto	
   práctica	
   como	
  

teórica,	
   es	
   necesario	
   reconocer	
   que	
   aún	
   nos	
   encontramos	
   en	
   una	
   situación	
  

precaria	
   en	
   lo	
   que	
   se	
   refiere	
   propiamente	
   a	
   la	
   reflexión	
   y	
   a	
   la	
   producción	
  

crítica	
  con	
  respecto	
  a	
  nuestro	
  quehacer	
  dancístico;	
  en	
  gran	
  medida	
  la	
  mayor	
  

parte	
   de	
   los	
   textos	
   citados	
   más	
   arriba	
   se	
   originan	
   en	
   una	
   necesidad	
   de	
  

recopilar	
   y	
  organizar	
  una	
   cantidad	
  de	
   información	
  que	
  en	
  muchos	
   casos	
   se	
  

hubiera	
   perdido	
   sin	
   la	
   aparición	
   de	
   dichos	
   escritos,	
   pero	
   este	
   afán	
  

archivístico	
   -­‐absolutamente	
  básico	
   y	
  necesario	
  para	
   todo	
  proceso	
  posterior	
  

de	
  reflexión-­‐	
  aún	
  no	
  ha	
  dado	
  paso	
  a	
  una	
  real	
  construcción	
  teórico-­‐crítica	
  que	
  

permita	
   debatir	
   en	
   torno	
   a	
   cuestiones	
   tan	
   importantes	
   como	
   la	
   propia	
  

existencia	
   de	
   aquello	
   tan	
   tajantemente	
   afirmado	
   en	
  muchos	
   textos	
   como	
   la	
  

“danza	
  chilena”16	
  o	
  las	
  propias	
  manifestaciones	
  contemporáneas	
  de	
  la	
  danza	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
desarrollo	
   político	
   que	
   fundamenten	
   la	
   elección	
   de	
   unos	
   proyectos	
   por	
   sobre	
   otros,	
   las	
  
decisiones	
   quedan	
   liberadas	
   a	
   los	
   criterios	
   individuales	
   de	
   los	
   evaluadores,	
   es	
   decir,	
   a	
   sus	
  
afinidades	
  estéticas,	
   ideológicas	
  e	
   incluso	
  personales.	
  Por	
  otra	
  parte	
  esta	
  arbitrariedad	
  se	
  ve	
  
paradojalmente	
   limitada	
   por	
   criterios	
   meramente	
   técnicos	
   a	
   la	
   hora	
   de	
   “rellenar	
   el	
  
formulario”,	
   privilegiando	
   aspectos	
   puramente	
   burocrático-­‐formales	
   en	
   los	
   procesos	
   de	
  
evaluación,	
   cuestión	
   que	
   ha	
   conducido	
   a	
   una	
   perversión	
   en	
   la	
   que	
  muchos	
   de	
   los	
   proyectos	
  
ganadores	
   de	
   los	
   fondos	
   son	
   efectuados	
   por	
   “especialistas”	
   puramente	
   técnicos	
   (casi	
   nunca	
  
artistas)	
  que	
  se	
  dedican	
  sólo	
  a	
   “escribir”	
  proyectos	
  por	
  encargo	
  de	
  artistas	
   (o	
  corporaciones	
  
culturales)	
  que	
  pueden	
  costear	
  los	
  honorarios	
  de	
  dichos	
  personajes.	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16	
  Más	
  allá	
  de	
  la	
  discusión	
  sobre	
  los	
  “colonialismos	
  culturales”	
  -­‐pues	
  hay	
  que	
  reconocer	
  que	
  no	
  
sólo	
  el	
  ámbito	
  de	
  la	
  danza	
  sino	
  el	
  ámbito	
  general	
  de	
  la	
  cultura	
  Chile	
  se	
  ha	
  caracterizado	
  por	
  un	
  
constante	
   “ponerse	
  al	
  día”	
  en	
  relación	
  con	
  Europa-­‐	
  es	
  necesario	
   tener	
  presente	
  que	
  una	
  real	
  
discusión	
  y	
  propuesta	
  teórica	
  para	
  cualquier	
  historia	
  disciplinar	
  que	
  introduzca	
  la	
  categoría	
  de	
  
“nacional”	
  (en	
  este	
  caso	
  chileno/a)	
  debería	
  articular	
  una	
  consideración	
  de	
  aquella	
  categoría	
  de	
  
una	
   forma	
  más	
   compleja	
  que	
   la	
   puramente	
   territorial.	
   En	
   este	
   sentido	
  muchos	
  de	
   los	
   textos	
  
que	
  utilizan	
  la	
  categoría	
  de	
  “danza	
  chilena”	
  piensan	
  dicha	
  categoría	
  simplemente	
  desde	
  la	
  idea	
  
que	
  se	
   trataría	
  de	
  aquella	
  danza	
  producida	
  en	
  el	
  marco	
  del	
   territorio	
  nacional	
  o	
  por	
  artistas	
  
nacionales	
   sin	
   ni	
   siquiera	
   discutir	
   o	
   interrogarse	
   sobre	
   la	
   proveniencia	
   de	
   las	
   propuestas	
  
estéticas,	
  conceptuales	
  o	
  prácticas	
  de	
  los	
  fenómenos	
  abordados.	
  En	
  este	
  sentido	
  es	
  interesante	
  
tomar	
   el	
   ejemplo	
   de	
   la	
   compañía/escuela	
   Espiral,	
   la	
   cual	
   simbolizaría	
   según	
   ciert@s	
  
historiador@s	
   y	
   según	
   las	
   opiniones	
   de	
   l@s	
   propi@s	
   fundadores	
   y	
   continuadores	
   de	
   dicho	
  
grupo,	
   la	
   idea	
  de	
  una	
  danza	
   “con	
   identidad	
  nacional”.	
  En	
  efecto	
   entre	
  mediados	
  de	
   los	
  80'	
   y	
  
principios	
  de	
  los	
  90'	
  gran	
  parte	
  del	
  medio	
  dancístico	
  nacional	
  vería	
  en	
  Espiral	
  “el	
  modelo”	
  de	
  
una	
  danza	
  con	
  “identidad	
  nacional”.	
  Pero	
  analizado	
  a	
  nivel	
  de	
  lenguaje	
  corporal	
  aquella	
  “danza	
  
chilena”	
  podría	
  comprenderse	
  más	
  bien	
  como	
  una	
  cristalización	
  bastante	
  purista	
  del	
  lenguaje	
  
de	
  la	
  danza	
  expresiva	
  de	
  tradición	
  alemana	
  (Ausdruckstanz),	
  representada	
  por	
  el	
  coreógrafo	
  y	
  
maestro	
   chileno	
   Patricio	
   Bunster	
   -­‐quien,	
   a	
   su	
   vuelta	
   de	
   una	
   larga	
   estadía	
   en	
   Alemania	
   para	
  
formarse	
  y	
  compenetrarse	
  con	
  este	
  tipo	
  de	
  danza,	
  asume	
  como	
  director	
  de	
  la	
  Escuela	
  de	
  Danza	
  
de	
   la	
   Universidad	
   de	
   Chile	
   hasta	
   su	
   exilio	
   en	
   1973-­‐.	
   Se	
   podría	
   pensar	
   que	
   este	
   “estilo”	
   -­‐de	
  
contenidos	
   identificables	
   como	
   “nacionales”	
   y	
   de	
   lenguaje	
   técnico-­‐corporal	
   claramente	
  
foráneo-­‐	
  es	
  considerado	
  como	
  una	
  suerte	
  de	
  “patrimonio	
  nacional”	
  por	
  el	
  hecho	
  que	
  sigue	
  la	
  
tradición	
  de	
   la	
  mayor	
   influencia	
  que	
  ha	
   tenido	
   la	
  danza	
  escénica	
  en	
  Chile	
  (la	
   influencia	
  de	
   la	
  
Ausdruckstanz	
  directamente	
  a	
  través	
  de	
  Jooss,	
  Leeder	
  y	
  Uthoff)	
  la	
  cual	
  llevará,	
  justamente,	
  a	
  la	
  
creación,	
  en	
  1941,	
  de	
  la	
  primera	
  escuela	
  profesional	
  de	
  danza	
  chilena	
  (la	
  Escuela	
  de	
  Danza	
  de	
  



	
   	
   	
   Prefacio	
  |	
  16	
  
	
  
	
  
	
  
en	
   nuestro	
   contexto	
   y	
   sus	
   vínculos	
   con	
   otros	
   contextos	
   y	
   otros	
   campos	
  

disciplinares.	
  

	
  

En	
   gran	
  medida	
   es	
   esto	
   último	
   lo	
   que	
   da	
   sentido	
   a	
   la	
   presente	
   publicación	
  

pues	
  si	
  bien	
  han	
  existido	
  iniciativas	
  de	
  intercambio,	
  análisis	
  y	
  reflexión	
  sobre	
  

nuestra	
   danza	
   actual17	
  todavía	
   falta	
   mucho	
   camino	
   por	
   recorrer	
   en	
   este	
  

ámbito.	
   De	
   ahí	
   que	
   este	
   libro	
   pretende	
   aportar,	
   desde	
   una	
   perspectiva	
  

multidisciplinar	
  y	
  heterogénea,	
  al	
  desarrollo	
  de	
  una	
  mirada	
  crítica	
  respecto	
  a	
  

nuestro	
   quehacer	
   dancístico	
   actual	
   proponiendo	
   algunas	
   preguntas	
   y	
  

haciendo	
  emerger	
  algunas	
  problemáticas	
  en	
  relación	
  con	
  aquella	
  compleja	
  y	
  

huidiza	
  categoría	
  de	
  "danza	
  contemporánea".	
  Por	
  otra	
  parte,	
  si	
  bien	
  es	
  cierto	
  

que	
  pareciera	
  existir	
  un	
  interés	
  escaso	
  y	
  limitado	
  por	
  este	
  tipo	
  de	
  problemas	
  

teóricos	
  y	
  que	
  no	
  sólo	
  existen	
  poc@s	
  pensador@s	
  que	
  se	
  comprometen	
  con	
  

estos	
   objetos	
   de	
   estudio	
   sino	
   que	
   también	
   existe	
   poca	
   producción	
   de	
  

conocimiento	
   relativo	
   a	
   estos,	
   hay	
   que	
   tener	
   presente	
   que	
   el	
   modelo	
   de	
  

producción	
  y	
  transmisión	
  de	
  conocimiento	
  en	
  el	
  ámbito	
  de	
  las	
  artes	
  choca	
  -­‐en	
  

gran	
   medida	
   de	
   forma	
   crítica-­‐	
   con	
   los	
   modelos	
   editoriales,	
   económicos,	
  

académicos	
  o	
  científicos	
  que	
  hoy	
  en	
  día	
  validan	
  gran	
  parte	
  de	
  la	
  producción	
  

de	
   conocimiento 18 	
  generando	
   una	
   "invisibilización"	
   de	
   las	
   reflexiones	
  

producidas	
   en	
   espacios	
   menos	
   convencionales	
   o,	
   a	
   la	
   inversa,	
   una	
  

"invisibilización"	
  de	
   las	
  reflexiones	
  producidas	
  en	
  el	
  marco	
  de	
  proyectos	
  de	
  

tesis,	
  los	
  cuales,	
  una	
  vez	
  obtenidos	
  el	
  grado	
  y	
  el	
  diploma,	
  quedan	
  archivados	
  

sin	
   posibilidad	
   de	
   circular.	
   Por	
   ello	
   es	
   que	
   un	
   segundo	
   propósito	
   de	
   esta	
  

publicación	
  es,	
  a	
  su	
  vez,	
  dar	
  visibilidad	
  a	
  algunas	
  de	
  estas	
  reflexiones	
  que	
  no	
  

tienen	
  un	
  lugar	
  tan	
  claro	
  de	
  adscripción.	
  	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
la	
  Universidad	
  de	
  Chile).	
  Pero	
  en	
  la	
  medida	
  que	
  esta	
  cuestión	
  se	
  presenta	
  naturalmente	
  como	
  
un	
   “dato”	
   con	
   respecto	
   a	
   la	
  danza	
  nacional	
   significa	
  que	
  no	
   se	
  ha	
   reflexionado	
   teóricamente	
  
sobre	
  la	
  historia	
  de	
  “nuestra	
  danza”.	
  
17	
  Entre	
   las	
   cuales	
   merece	
   ser	
   destacada	
   la	
   plataforma	
   web	
   levantada	
   por	
   Paula	
   Moraga	
  
(danzacontemporanea.cl),	
  lamentablemente	
  caducada	
  hoy	
  en	
  día.	
  
18	
  Cuestión	
  claramente	
  envidenciada	
  en	
  la	
  tensión	
  presente	
  hoy	
  en	
  día	
  respecto	
  a	
  los	
  procesos	
  
de	
   "acreditación"	
   (tanto	
   personales	
   como	
   institucionales),	
   que	
   devela	
   la	
   existencia	
   de	
   dos	
  
modelos	
   epistémicos	
   contrapuestos	
  donde	
  uno	
  de	
   ellos	
   es	
   juez	
   y	
  parte	
   a	
   la	
   vez,	
   invalidando	
  
cualquier	
  tipo	
  de	
  producción	
  por	
  parte	
  del	
  otro.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  17	
  
	
  
	
  
	
  

Por	
  estos	
  motivos	
  es	
  que	
   la	
  presente	
  compilación	
  de	
   textos	
  no	
  pretende	
  en	
  

ningún	
   caso	
   dar	
   una	
   visión	
   unitaria	
   ni	
   definitiva	
   sobre	
   el	
   fenómeno	
   que	
  

aborda	
  sino,	
  muy	
  por	
  el	
  contrario,	
  proponer	
  una	
  serie	
  de	
  ideas	
  y	
  esbozos,	
  a	
  

veces	
   contradictorios	
   entre	
   sí,	
   que	
   permitan	
   alimentar	
   una	
   reflexión	
   que	
  

creemos	
  está	
  recién	
  iniciándose	
  y	
  que	
  debería	
  seguir	
  creciendo.	
  Este	
  mismo	
  

deseo	
  de	
  compartir,	
  continuar	
  y	
  alimentar	
  esta	
  reflexión	
  todavía	
  inicial	
  es	
  el	
  

que	
   nos	
   ha	
   llevado,	
   como	
   conjunto	
   de	
   autor@s,	
   a	
   considerar	
   como	
   una	
  

necesidad	
  el	
  hecho	
  de	
  que	
  productos	
  como	
  este	
  mismo	
  libro	
  sean	
  gratuitos	
  y	
  

de	
   libre	
   acceso	
   para	
   tod@s	
   aquell@s	
   que	
   quieran	
   y	
   necesiten	
   entrar	
   en	
  

relación	
  con	
  estas	
  reflexiones.	
  Por	
  ello	
  es	
  que	
  todos	
  los	
  ejemplares	
  impresos	
  

de	
   esta	
   primera	
   edición	
   se	
   repartirán	
   gratuitamente	
   entre	
   bibliotecas,	
  

centros	
  de	
  estudio	
  especializados	
  e	
  instituciones	
  menos	
  formales	
  vinculadas	
  

al	
  ámbito	
  de	
   la	
  danza	
  al	
  mismo	
   tiempo	
  que	
  se	
  generará	
  una	
  edición	
  virtual	
  

que	
  se	
  pondrá	
  a	
  libre	
  disposición	
  a	
  través	
  de	
  diversas	
  plataformas	
  on-­‐line.	
  

	
  

Por	
   último	
   no	
   podemos	
   concluir	
   este	
   prefacio	
   sin	
   manifestar	
   nuestro	
  

profundo	
  agradecimiento	
  a	
  Marcelo	
  Nilo	
  por	
  su	
  apoyo,	
  a	
  Victoria	
  Pérez-­‐Royo	
  

cuyo	
   entusiasmo	
   por	
   este	
   conjunto	
   de	
   ensayos	
   ha	
   sido	
   muy	
   inspirador,	
   a	
  

Ramsay	
   Burt	
   por	
   las	
   estimulantes	
   conversaciones	
   que	
   aportaron	
   a	
   las	
  

reflexiones	
   plasmadas	
   en	
   las	
   próximas	
   páginas,	
   a	
   Pablo	
   Concha	
   por	
   su	
  

profesionalismo,	
  generosidad	
  y	
  compromiso	
  al	
  revisar	
  este	
  manuscrito,	
   	
  y	
  a	
  

todas	
  aquellas	
  personas	
  que	
  contribuyeron	
  de	
  alguna	
  u	
  otra	
  forma	
  a	
  dar	
  vida	
  

a	
  este	
  proyecto.	
  	
  

	
  

	
  

Camilo	
  Rossel	
  	
  y	
  Adeline	
  Maxwell	
  	
  

Santiago	
  de	
  Chile	
  /	
  Clermont-­‐Ferrand,	
  18	
  de	
  marzo	
  de	
  2015	
  

	
  



|	
  18	
  
	
  
	
  
	
  



|	
  19	
  
	
  
	
  
	
  

INTRODUCCIÓN	
  A	
  LECTURAS	
  EMERGENTES	
  SOBRE	
  DANZA	
  

CONTEMPORÁNEA	
  	
  

Adeline	
  Maxwell∗	
  
	
  
	
   	
  
	
  

Hablar	
   de	
   (o	
   escribir	
   sobre)	
   danza	
   contemporánea	
   es	
   entrar	
   en	
  

terreno	
  incierto,	
  como	
  lo	
  demuestran	
  los	
  numerosos	
  trabajos,	
  obras,	
  diálogos	
  

y	
   estudios	
   que	
   intentan	
   identificarla,	
   comprenderla	
   e	
   incluso	
   cuestionarla.	
  

Hablar	
  de	
  danza	
  contemporánea	
  es	
  entrar	
  en	
  una	
  selva	
  donde	
  se	
  atraviesan	
  

lianas	
   y	
   malezas:	
   Contextos	
   históricos	
   y	
   sociales,	
   transferencias	
   culturales,	
  

conceptos	
   filosóficos,	
   categorías	
   estéticas,	
   prácticas	
   artísticas	
   y	
   reflexivas,	
  

influencias,	
   formas	
   ideológicas,	
   políticas	
   culturales,	
   cuestionamientos	
  

disciplinares	
  y	
  un	
  merecido	
  etc.	
  Perderse	
  en	
  esta	
   jungla	
  sin	
   tomar	
  una	
  ruta	
  

trazada,	
   sino	
  buscando	
  espacios	
  para	
   circular	
  entre	
   los	
  matorrales,	
   aparece	
  

como	
  un	
  ejercicio	
  interesante	
  que	
  permite	
  descubrir	
  ciertos	
  claros,	
  entrando	
  

en	
   ellos	
   o	
   simplemente	
   observándolos	
   desde	
   la	
   cima	
   de	
   un	
   árbol	
   sin	
  

necesariamente	
  pretender	
  “una	
  definición”.	
  Lo	
  que	
  se	
  propone	
  en	
  este	
   libro	
  

no	
  es	
  entonces	
  un	
  “todo”	
  con	
  inicio,	
  desarrollo	
  y	
  final,	
  con	
  un	
  punto	
  de	
  vista	
  

único	
   y	
   modos	
   de	
   generar	
   conocimiento	
   homogéneos.	
   Haciendo	
   honor	
   al	
  

concepto	
   que	
   reúne	
   a	
   l@s	
   autor@s	
   (emergentes)	
   de	
   este	
   libro,	
   no	
   se	
  

encontrará	
   aquí	
   un	
   escrito	
   lineal,	
   regido	
   por	
   un	
   camino	
   para	
   llegar	
   a	
   un	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
∗	
   Doctora	
  en	
  Artes	
  especialización	
  Estudios	
  en	
  Danza,	
  Diplomada	
  en	
  Investigaciones	
  Sociales	
  
sobre	
  el	
  Cuerpo	
  y	
  en	
  Historia	
  del	
  Arte.	
  Ha	
  participado	
  en	
  numerosos	
  congresos	
  nacionales	
  e	
  
internacionales	
  y	
  obtenido	
  becas/premios	
  por	
  sus	
  trabajos	
  de	
  investigación	
  y	
  de	
  creación.	
  Es	
  
autora	
  de	
  diversos	
  artículos	
  y	
  libros	
  como	
  Danse	
  	
  Indépendante	
  au	
  Chili	
  :	
  Nouvelles	
  pratiques	
  de	
  
résistances	
   vingt	
   ans	
   après	
   la	
   fin	
   de	
   la	
   dictature	
   (Paris,	
   2015),	
   Street-­‐Space	
   as	
   Heterotopic	
  
Resistance	
   in	
   Chilean	
   contemporary	
   Dance	
   (New	
   York,	
   Hampshire,	
   2015),	
   Algunas	
  
aproximaciones	
  sobre	
  nociones	
  y	
  vínculos	
  entre	
  danza	
  y	
  género	
  (Santiago,	
  2014),	
  Resistance	
  in	
  
Chilean	
  Contemporary	
  Dance:	
  A	
  Question	
  of	
  Corporeality,	
  Scene	
  and	
  Politics	
   (Cambridge,	
  2013)	
  
y	
   El	
   cuerpo	
   como	
   medio	
   de	
   resistencia	
   en	
   la	
   danza	
   (Buenos	
   Aires,	
   2012).	
   Actualmente	
   es	
  
docente	
  universitaria,	
  trabaja	
  en	
  colectivos	
  independientes	
  auto-­‐gestionados,	
  es	
  investigadora	
  
en	
   el	
   Centre	
   Transdisciplinaire	
   d’Épistémologie	
   des	
   Arts	
   Vivants	
   (CTEL-­‐Unice,	
   Francia),	
  
directora	
  del	
  Núcleo	
  de	
  Investigación	
  sobre	
  Corporalidad	
  y	
  Artes	
  Escénicas	
  (N.I.C.E.),	
  editora	
  
de	
   contenidos	
   del	
   proyecto	
   DanzaSur	
   y	
   realizadora	
   de	
   la	
   performance	
   Cartografías	
   de	
  
territorios	
  imaginarios	
  (MACMA).	
  



Introducción	
  |	
  20	
  
	
  
	
  
	
  

resultado,	
  a	
  un	
  objetivo	
  o	
  a	
  una	
  respuesta,	
  sino	
  ideas,	
  preguntas,	
  propuestas	
  

y	
  relatos	
  que	
  se	
  entrelazan	
  para	
  crear	
  un	
  diálogo,	
  un	
  tránsito	
  espontáneo	
  que	
  

invita	
   a	
   revisitar	
   los	
   paisajes	
   repletos	
   de	
   cuestionamientos	
   infinitamente	
  

posibles	
  que	
  se	
  pueden	
  apreciar	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea.	
  La	
  variedad	
  de	
  

escritos	
  de	
  este	
  libro	
  refleja	
  también	
  la	
  diversidad	
  de	
  sus	
  autor@s,	
  alejad@s	
  

del	
   mundo	
   de	
   la	
   academia	
   o	
   relacionad@s	
   con	
   este	
   -­‐de	
   la	
   licenciatura	
   al	
  

doctorado-­‐,	
  provenientes	
  de	
  diferentes	
  universos	
  y	
  con	
  experiencias	
  variadas	
  

-­‐de	
   la	
   danza,	
   pasando	
  por	
   la	
   filosofía,	
   a	
   la	
   antropología,	
   dando	
   espacio	
   a	
   la	
  

transdisciplina-­‐,	
   que	
   aventuran	
   aquí	
   nuevas	
   lecturas	
   que	
   sin	
   duda	
   podrían	
  

significar	
  un	
  enriquecimiento	
  del	
  panorama	
  de	
   la	
   reflexión	
  crítica	
   sobre	
   las	
  

artes,	
  específicamente	
  sobre	
  la	
  danza,	
  y	
  más	
  específicamente	
  aún	
  en	
  Chile.	
  

	
  

La	
   intención	
   de	
   este	
   texto	
   preciso	
   -­‐el	
   que	
   escribo	
   “ahora”,	
   viernes	
   24	
   de	
  

octubre	
   del	
   2014,	
   12:52,	
   pues	
   ya	
  mañana,	
   ya	
   en	
   un	
   segundo,	
   el	
   ahora	
   será	
  

pasado,	
   y	
   tal	
   como	
   en	
   las	
   “efímeras”	
   artes	
   escénicas,	
   según	
   las	
   teorías	
  

provenientes	
  de	
   los	
  Performance	
  Studies,	
   cada	
   instante	
  es	
   irrepetible	
  y	
   sólo	
  

puede	
   ser	
   “representado”	
   por	
   uno	
   “posterior”19-­‐	
   no	
   es	
   sino	
   ilustrar	
   la	
  

multiplicidad	
   de	
   visiones	
   que	
   puede	
   contener	
   lo	
   nombrado	
   como	
   danza	
  

contemporánea	
  para	
   introducir	
  el	
   recorrido	
  vagabundo	
  que	
  ha	
  unido	
  a	
   l@s	
  

autor@s	
  presentes	
  a	
  compartir	
  sus	
  reflexiones.	
  	
  

	
  

Para	
  much@s	
   la	
   respuesta	
   es	
   evidente,	
   la	
   danza	
   contemporánea	
   es	
   aquella	
  

que	
   se	
   efectúa	
   “ahora”.	
   Pero	
   la	
   cosa	
   se	
   complica	
   si	
   comprendemos	
   lo	
  

contemporáneo	
   en	
   la	
   danza	
   como	
   “una	
   relación	
   singular	
   con	
   el	
   propio	
  

tiempo,	
  que	
  se	
  adhiere	
  a	
  éste	
  y,	
  a	
  la	
  vez,	
  toma	
  su	
  distancia;	
  más	
  exactamente,	
  

una	
  relación	
  con	
  el	
  tiempo	
  que	
  se	
  adhiere	
  a	
  éste	
  a	
  través	
  de	
  un	
  desfase	
  y	
  un	
  

anacronismo”20	
  y	
  no	
  como	
  un	
  sinónimo	
  exacto	
  de	
  “ahora”.	
  	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19 	
  Sobre	
   el	
   debate	
   entre	
   “la	
   fugacidad”	
   de	
   las	
   artes	
   escénicas	
   y	
   su	
   relación	
   al	
   archivo	
  
recomiendo	
   leer	
   los	
   interesantes	
   textos:	
   SCHNEIDER,	
   Rebecca,	
   “Los	
   restos	
   de	
   lo	
   escénico	
  
(reelaboración)”,	
  DE	
  NAVERAN,	
   Isabel	
   (ed.),	
  Hacer	
  historia,	
  reflexiones	
  desde	
  la	
  práctica	
  de	
  la	
  
danza,	
  Mercat	
  de	
  les	
  flors,	
  Alcalá,	
  2010.	
  TAYLOR,	
  Diana,	
  The	
  Archive	
  and	
  the	
  Repertoire,	
  Duke	
  
University	
  Press,	
  Durham,	
  2003.	
  LEPECKI,	
  André,	
  Agotar	
  la	
  danza,	
  Performance	
  y	
  política	
  del	
  
movimiento,	
  Mercat	
  de	
  les	
  Flors,	
  Alcalá,	
  2008.	
  
20	
  AGAMBEN,	
  Giorgio,	
  Desnudez,	
  Anagrama,	
  Barcelona,	
  2011,	
  p.	
  18.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  21	
  
	
  
	
  

	
  

	
  

	
  

Por	
   un	
   lado,	
   cuando	
   pensamos	
   que	
   el	
   término	
   danza	
   contemporánea	
   es	
  

utilizado	
   en	
   Chile	
   desde	
   los	
   años	
   70,	
   por	
   no	
   nombrar	
   otros	
   lugares	
   donde	
  

esta	
  noción	
  aparece	
  más	
  temprano	
  aún,	
  nos	
  instalamos	
  en	
  lo	
  contemporáneo	
  

desde	
  un	
  punto	
  de	
  vista	
   cronológico	
  y	
  no	
  necesariamente	
  estético.	
  Durante	
  

los	
  años	
  70	
  existían	
  en	
  este	
  país	
  artistas	
  cuya	
  práctica	
  era	
  autodenominada	
  

danza	
  contemporánea,	
  práctica	
  que,	
  sin	
  duda,	
  tanto	
  por	
  su	
  historicidad	
  como	
  

por	
   su	
   contexto,	
   podría	
   diferenciarse	
   estéticamente	
   de	
   muchas	
   de	
   las	
  

producciones	
  observadas	
  como	
  parte	
  de	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  actual.	
  Sin	
  

embargo,	
  sería	
  absurdo	
  negar	
  que	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  realizada	
  durante	
  

los	
   años	
   70	
   era	
   efectivamente	
   la	
   danza	
   contemporánea	
   de	
   “esos”	
   años:	
   ¿El	
  

“ahora”	
  podría	
  entonces	
  ser	
  un	
  lapso	
  de	
  tiempo	
  de	
  40	
  años	
  o	
  más?	
  	
  

	
  

Por	
   otro	
   lado,	
   la	
   danza	
   que	
   se	
   hace	
   “ahora”	
   es	
   infinitamente	
   variada	
  

(inclusive	
   si	
   vamos	
  más	
   allá	
   y	
   en	
   vez	
   de	
   pensar	
   únicamente	
   en	
   el	
   “ahora”	
  

pensamos	
   en	
   el	
   “aquí	
   y	
   el	
   ahora”).	
   La	
   danza	
   de	
   repertorios	
   ancestrales,	
   la	
  

danza	
   proveniente	
   de	
   tradiciones	
   heredadas	
   de	
   siglos	
   atrás	
   también	
   se	
  

efectúa	
   ahora,	
   pero	
   l@s	
  mism@s	
   artistas,	
   tanto	
   l@s	
   que	
   se	
   autoproclaman	
  

como	
   artistas	
   de	
   la	
   danza	
   contemporánea	
   como	
   aquell@s	
   que	
   no	
   lo	
   hacen,	
  

efectúan	
  una	
  distinción.	
  Esta	
  vez	
  nos	
  situamos	
  en	
  lo	
  contemporáneo	
  desde	
  un	
  

punto	
   de	
   vista	
   estético	
   y	
   no	
   cronológico.	
   Por	
   dar	
   ciertos	
   ejemplos,	
  

generalmente	
   la	
   danza	
   clásica	
   que	
   se	
   hace	
   hoy	
   no	
   se	
   considera	
   danza	
  

contemporánea	
   y	
   la	
   danza	
   “folclórica”	
   tampoco	
   entra	
   en	
   la	
   casilla.	
   Se	
  

excluyen	
   muchos	
   otros	
   tipos	
   de	
   danza,	
   aunque	
   hayan	
   sido	
   creados	
  

recientemente.	
  Sin	
  embargo,	
  se	
  puede	
  apreciar	
  que	
  se	
  auto-­‐denominan	
  como	
  

artistas	
   de	
   la	
   danza	
   contemporánea	
   una	
   enorme	
   cantidad	
   de	
   creadores	
  

proviniendo	
   de	
   territorios	
   muy	
   diferentes,	
   con	
   propuestas	
   de	
   una	
  

heterogeneidad	
   asombrosa,	
   con	
   metodologías,	
   lenguajes,	
   influencias,	
  

formaciones,	
  técnicas,	
  acercamientos	
  a	
  otras	
  artes	
  y	
  a	
  otras	
  disciplinas,	
  ideas,	
  

aspiraciones,	
  recorridos,	
  gustos,	
  usos	
  del	
  cuerpo,	
  de	
  la	
  escena	
  (o	
  no	
  escena)	
  y	
  

sus	
  artificios,	
  etc.	
  absolutamente	
  diversos.	
  

	
  



Introducción	
  |	
  22	
  
	
  
	
  
	
  

¿Será	
  entonces	
  que	
  más	
  que	
  un	
  estilo	
  o	
  tipo	
  identificable	
  de	
  danza,	
  más	
  que	
  

una	
  técnica	
  o	
  un	
  conjunto	
  de	
  técnicas,	
  más	
  que	
  un	
  movimiento,	
  más	
  que	
  una	
  

corriente	
  artística,	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  es	
  una	
  auto-­‐categorización	
  que	
  -­‐

aunque	
   para	
   algun@s	
   sea	
   arbitraria-­‐	
   tiene	
   la	
   especificidad	
   de	
   ser	
   auto-­‐

adjudicada	
  dentro	
  de	
  una	
  pluralidad	
  de	
  concepciones?	
  	
  

	
  

La	
   danza	
   contemporánea	
   como	
   auto-­‐categoría	
   discutible	
   puede	
   a	
   la	
   vez	
  

acercarse	
  o	
  diferenciarse,	
  por	
  ejemplo,	
  de	
  la	
  danza	
  postmoderna	
  e	
  incluso	
  de	
  

la	
  danza	
  moderna,	
  que	
  a	
  pesar	
  de	
  su	
  aproximación	
  a	
  definiciones	
  temporales	
  

conllevan	
   ciertos	
   principios	
   estéticos,	
   que,	
   aunque	
   sean	
   absolutamente	
  

debatidos,	
   las	
   encierran	
   en	
   ciertas	
   formas	
   que	
   tienen	
   que	
   ver	
   con	
   el	
  

cuestionamiento	
   de	
   “lo	
   anterior”	
   en	
   una	
   suerte	
   de	
   cronología	
   histórica	
  

(occidentalizante	
   y	
   observada	
   desde	
   un	
   prisma	
   absolutamente	
   parcial)	
   de	
  

movimientos	
   artísticos.	
   Lo	
   moderno	
   por	
   ejemplo,	
   es	
   una	
   categoría	
   que	
   se	
  

definiría	
  en	
  relación	
  al	
  reconocimiento	
  de	
  una	
  voluntad	
  de	
  renovación,	
  a	
  una	
  

actitud	
  hostil	
  hacia	
  el	
  pasado,	
  rechazando	
  no	
  sólo	
  las	
  ideas,	
  sino	
  también	
  las	
  

formas	
  “antiguas”.	
  Sería,	
  entonces,	
  una	
  cuestión	
  de	
  “oposición	
  y	
  conciencia	
  de	
  

ruptura”21,	
  que	
  diferiría	
  de	
  un	
  período	
  anterior	
  y	
  afirmaría	
  otra	
  cosa	
  que	
   lo	
  

que	
   fue.	
   Sin	
   embargo,	
   y	
   al	
   igual	
   que	
   lo	
   hemos	
   visto	
   con	
   la	
   idea	
   de	
   lo	
  

contemporáneo:	
  	
  

	
  

Si	
  lo	
  moderno	
  es	
  lo	
  nuevo22,	
  a	
  medida	
  que	
  pasa	
  el	
  tiempo	
  lo	
  que	
  es	
  

moderno	
   deja	
   de	
   ser	
  moderno	
   y	
   así	
   aparecen	
   nuevas	
   formas	
   de	
  

ruptura,	
   nuevas	
   modernidades	
   que	
   se	
   oponen	
   a	
   lo	
   que,	
  

anteriormente,	
   fue	
  moderno.	
  La	
  famosa	
  “ruptura	
  moderna	
  con	
  la	
  

tradición”	
   ha	
   durado	
   suficientemente	
   para	
   producir	
   su	
   propia	
  

tradición.	
  23	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21	
  SOURIAU,	
  Anne	
  (ed.),	
  Vocabulaire	
  d'Esthétique,	
  Quadrige	
  PUF,	
  2004,	
  Paris,	
  p.	
  1018.	
  
22	
  El	
  término	
  “moderno”	
  está	
  relacionado	
  con	
  “lo	
  nuevo”	
  antes	
  que	
  nada	
  por	
  su	
  etimología.	
  La	
  
nota	
  es	
  mía.	
  	
  
23	
  ROSENBERG,	
   Harold,	
   The	
   Tradition	
   of	
   the	
   New,	
   KOSTELANETZ,	
   Richard	
   (ed.),	
   Collier	
  
Books,	
  New	
  York,	
  1965,	
  p.	
  11.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  23	
  
	
  
	
  

	
  

	
  

De	
  esta	
  manera,	
   “lo	
  moderno	
  existe	
   sólo	
  en	
   relación	
  con	
  un	
  anterior”24	
  y	
   lo	
  

que	
  es	
  moderno	
  puede	
  evolucionar	
  y	
  variar	
  según	
  los	
  periodos	
  de	
  su	
  propia	
  

historia.	
   Y	
   es	
   allí	
   donde	
   aparece	
   entonces	
   la	
   gran	
   pregunta:	
   ¿Cuándo	
  

comienza	
   y	
   cuándo	
   termina	
   la	
   modernidad?	
   Dicho	
   cuestionamiento	
   posee	
  

una	
  multiplicidad	
  de	
  respuestas,	
  muchas	
  con	
  elocuentes	
  argumentos	
  que	
  las	
  

validan	
  según	
  el	
  contexto	
  de	
  utilización	
  del	
  término	
  o	
  que	
  confluyen	
  en	
  una	
  

suerte	
  de	
  incógnita	
  variable,	
  aceptando	
  la	
  pluralidad	
  de	
  terrenos	
  a	
  través	
  de	
  

los	
   cuales	
   esta	
   noción	
   circula.	
   En	
   cuanto	
   a	
   la	
   danza	
   moderna,	
   se	
   puede	
  

enunciar,	
  con	
  ciertas	
  reservas,	
  que	
  esta	
  apareció	
  entre	
  finales	
  del	
  siglo	
  19	
  y	
  

principios	
  del	
  siglo	
  20	
  como	
  una	
  forma	
  de	
  contestación	
  frente	
  a	
  la	
  tradición	
  

hegemónica	
   del	
   ballet	
   clásico.	
   Históricamente	
   se	
   suele	
   nombrar	
   un	
   primer	
  

momento	
   de	
   ruptura,	
   formado	
   principalmente	
   por	
   Isadora	
   Duncan,	
   Loïe	
  

Fuller	
  y	
  Ruth	
  St.	
  Denis	
  en	
  Estados	
  Unidos,	
  así	
  como	
  Rudolf	
  von	
  Laban,	
  Mary	
  

Wigman	
   y	
   Kurt	
   Jooss	
   en	
   Alemania.	
   Este	
   proceso	
   terminó	
   finalmente	
   por	
  

consolidar	
   nuevas	
   formas	
   de	
   hacer	
   danza,	
   que	
   fueron	
   clasificadas	
   como	
  

danza	
  moderna,	
  pasando,	
  en	
  la	
  mayoría	
  de	
  los	
  casos,	
  de	
  la	
  experimentación	
  a	
  

la	
  academización.	
  La	
  idea	
  de	
  danza	
  moderna	
  es,	
  hasta	
  ahora,	
  controvertida	
  ya	
  

que	
   el	
   fenómeno,	
   más	
   que	
   “modernista”25,	
   responde	
   más	
   bien	
   a	
   un	
   acto	
  

“romántico”	
  que	
  con	
  el	
  tiempo	
  se	
  fortaleció	
  en	
  términos	
  de	
  modernidad	
  y	
  al	
  

que	
  se	
  le	
  puede	
  añadir	
  la	
  propia	
  heterogeneidad	
  de	
  estilos	
  que	
  se	
  conjugaron	
  

como	
   modelos	
   modernistas.	
   Es	
   posible	
   decir	
   entonces	
   que	
   lo	
   moderno	
   en	
  

danza	
   siempre	
   tuvo	
   un	
   carácter	
   “ambiguo	
   y	
   potencialmente	
   contradictorio	
  

por	
   la	
   forma	
  en	
  que	
  intentó	
  criticar	
   lo	
  que	
  son	
  las	
  condiciones	
  de	
  su	
  propia	
  

posibilidad.”26	
  Por	
  ejemplo,	
  para	
   la	
  historiadora	
  estadounidense	
  de	
   la	
  danza	
  

Sally	
   Banes,	
   la	
   “danza	
  moderna,	
   a	
   pesar	
   de	
   la	
   relación	
   cronológica	
   con	
   las	
  

otras	
  artes	
  modernas,	
  no	
  aplica	
  los	
  mismos	
  principios	
  estéticos	
  que	
  estas.”27	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
24	
  SOURIAU,	
  Vocabulaire	
  d'Esthétique…,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  1018.	
  
25	
  Relativo	
  al	
  arte	
  moderno	
  y	
  a	
  sus	
  vanguardias.	
  
26	
  BURT,	
  Ramsay,	
  “Modernism,	
  Masculinity	
  and	
  Sexuality	
  in	
  Nijinsky’s	
  L’Après-­‐midi	
  d’un	
  faune”,	
  
BRIGINSHAW,	
   Valerie,	
   BURT,	
   Ramsay,	
   Writing	
   Dancing	
   Together,	
   Palgrave	
   Macmillan,	
  
Hampshire,	
  2009,	
  p.	
  43.	
  
27	
  BANES,	
   Sally,	
  Writing	
  Dancing	
   in	
   The	
  Age	
   of	
   Postmodernism,	
   Wesleyan	
   University	
   Press,	
  
London,	
  1994,	
  p.	
  302.	
  



Introducción	
  |	
  24	
  
	
  
	
  
	
  

Banes	
   va	
   más	
   lejos	
   aún	
   proponiendo	
   la	
   teoría	
   según	
   la	
   cual	
   “la	
   danza	
  

moderna	
  no	
  ha	
  sido	
  jamás	
  realmente	
  modernista.”28	
  Para	
  esta	
  autora:	
  

	
  

Los	
   inicios	
  de	
   la	
  danza	
  moderna	
  comprometieron	
   tanto	
   la	
   forma	
  

como	
   el	
   contenido;	
   paralelizaban	
   la	
   ruptura	
   simultánea	
   de	
   las	
  

artes	
  visuales	
  del	
  modernismo	
   -­‐aunque	
   la	
  danza	
  moderna	
  nunca	
  

fue	
  realmente	
  modernista	
  en	
  el	
  sentido	
  de	
  Greenberg29-­‐.”30	
  

	
  

Esta	
   afirmación	
   indica,	
   por	
   tanto,	
   que	
   la	
   danza	
   moderna,	
   a	
   pesar	
   de	
   la	
  

relación	
  cronológica,	
  e	
  incluso	
  ideológica,	
  con	
  otras	
  formar	
  de	
  arte	
  modernas,	
  

no	
  aplica	
  completamente	
   los	
  mismos	
  principios	
  estéticos	
  que	
  estas	
  últimas.	
  

Banes	
   justifica	
   su	
   afirmación	
   explicando	
   que	
   la	
   reflexión	
   sobre	
   las	
  

propiedades	
  del	
  medium	
  del	
  arte,	
  la	
  exposición	
  de	
  sus	
  cualidades	
  esenciales,	
  

así	
   como	
   la	
   eliminación	
   de	
   todo	
   contenido	
   externo	
   a	
   él,	
   que	
   define	
   el	
  

modernismo	
  en	
  las	
  artes,	
  nunca	
  ha	
  caracterizado	
  a	
  la	
  danza	
  moderna:	
  

	
  

La	
   reflexividad	
   modernista	
   requiere	
   algo	
   más,	
   es	
   decir,	
   que	
   los	
  

elementos	
  formales	
  del	
  trabajo	
  abstracto	
  sean	
  considerados	
  como	
  

reveladores	
   de	
   las	
   características	
   esenciales	
   del	
   medio	
   de	
  

expresión.	
  Históricamente,	
  esto	
  implica	
  una	
  dimensión	
  semántica	
  

adicional	
   -­‐que	
   la	
   obra	
   no	
   sólo	
   sea	
   en	
   sí	
   misma-­‐	
   que	
   concierna	
  

también	
  el	
  hecho	
  de	
  ser	
  el	
  tipo	
  de	
  cosa	
  que	
  es.31	
  

	
  

Así,	
   dado	
   que	
   la	
   danza	
   moderna	
   se	
   conformaría	
   más	
   bien	
   como	
   un	
   estilo	
  

simbolista	
  y	
  expresionista,	
  podemos	
  entender	
  por	
  qué	
  Banes	
  afirma	
  que	
  este	
  

tipo	
   de	
   danza	
   no	
   “calza”	
   con	
   los	
   principios	
   estéticos	
   buscados	
   en	
   los	
  

movimientos	
  modernistas	
  del	
  arte.	
  	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28	
  BANES,	
  Sally,	
  Terpsichore	
  en	
  Baskets.	
  Postmodern	
  Dance,	
  Chiron,	
  Paris,	
  2002,	
  p.	
  19.	
  
29 	
  Clement	
   Greenberg	
   (1909-­‐1994)	
   fue	
   un	
   polémico	
   crítico	
   de	
   arte	
   estadounidense.	
   Es	
  
probablemente	
  el	
   teórico	
  que	
  ha	
   levantado	
  más	
  problemáticas	
   acerca	
  del	
   arte	
  moderno	
  y	
   la	
  
pintura	
  estadounidense.	
  Su	
  nombre	
  queda	
  asociado	
  al	
  expresionismo	
  abstracto	
  y	
  al	
  triunfo	
  de	
  
la	
  Escuela	
  de	
  Nueva	
  York.	
  Era	
  cercano	
  a	
  Jackson	
  Pollock	
  y	
  a	
  Lee	
  Krasner.	
  Cf.	
  CABANNE,	
  Pierre,	
  
Dictionnaire	
  des	
  arts,	
  Éd.	
  de	
  l’amateur,	
  Paris,	
  2000,	
  p.	
  432.	
  
30	
  	
  BANES,	
  Writing	
  Dancing...,	
  op.	
  cit.,	
  pp.	
  304-­‐305.	
  
31	
  Ibíd.,	
  p.	
  305.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  25	
  
	
  
	
  

	
  

	
  

A	
   partir	
   de	
   los	
   años	
   sesenta,	
   una	
   nueva	
   generación	
   de	
   bailarin@s,	
   auto-­‐

denominad@s	
   como	
   postmodernos	
   comenzó	
   a	
   realizar	
   exploraciones	
  

artísticas	
   donde	
   la	
   ruptura	
   de	
   códigos	
   iba	
   más	
   allá	
   de	
   la	
   búsqueda	
   de	
  

expresión	
  de	
  un	
  mensaje:	
  

	
  

Dado	
   que	
   las	
   preocupaciones	
   de	
   la	
   generación	
   anterior	
   eran	
   lo	
  

simbólico	
   y	
   lo	
   expresivo	
   (en	
   vez	
   de	
   lo	
   abstracto),	
   una	
   forma	
   de	
  

romper	
   con	
   la	
   tradición	
   de	
   la	
   modern	
   dance	
   fue	
   adherir	
   a	
   las	
  

inquietudes	
   -­‐reflexivas-­‐	
   modernistas	
   y	
   explorar	
   los	
   dispositivos	
  

que	
  construyen	
  la	
  danza.32	
  

	
  

Las	
   nuevas	
   estrategias	
   de	
   est@s	
   coreógraf@s,	
   que	
   estaban	
   lejos	
   de	
   la	
  

estilización	
  del	
  movimiento	
  y	
  de	
  las	
  estructuras	
  legibles	
  de	
  la	
  danza	
  moderna,	
  

serían	
  tal	
  vez	
  más	
  apropiadas	
  a	
  una	
   lectura	
  efectivamente	
  modernista	
  de	
   la	
  

danza.	
   Sin	
   embargo,	
   algunos	
   aspectos	
   de	
   la	
   danza	
   postmoderna	
   también	
  

coinciden	
  totalmente	
  con	
  las	
  nociones	
  postmodernas	
  observadas	
  en	
  las	
  otras	
  

artes	
   (y	
   con	
   ello	
   podemos	
   comprobar	
   cómo	
   es	
   fácil	
   caer	
   en	
   la	
   peligrosa	
  

trampa	
  de	
  las	
  categorizaciones	
  estéticas	
  sin	
  otro	
  fin	
  que	
  el	
  de	
  la	
  clasificación).	
  	
  

	
  

El	
   término	
  postmodernidad	
   fue	
   introducido	
   en	
   los	
   años	
   sesenta	
  por	
  Daniel	
  

Bell,	
   en	
   su	
   libro	
   The	
   End	
   of	
   Ideology33 ,	
   aplicándolo	
   a	
   un	
   nuevo	
   estilo	
  

arquitectónico.	
  En	
  ese	
  tiempo,	
  el	
  concepto	
  se	
  comenzó	
  a	
  utilizar	
  en	
  la	
  música	
  

y	
  las	
  artes	
  en	
  general,	
  implicando	
  un	
  tejido	
  personalizado	
  y	
  a	
  menudo	
  lúdico	
  

con	
   elementos	
   históricos,	
   materiales	
   vernáculos,	
   influencias	
   de	
   otras	
  

culturas,	
   intercambios	
   entre	
   formas	
   artísticas,	
   nuevas	
   relaciones	
   con	
   el	
  

público,	
  etc.	
  Pero	
  no	
  es	
  hasta	
  197934,	
  cuando	
  Jean-­‐François	
  Lyotard	
  la	
  retoma	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
32	
  Ibíd.	
  
33	
  BELL,	
   Daniel,	
   The	
   End	
   of	
   Ideology:	
   On	
   the	
   Exhaustion	
   of	
   Political	
   Ideas	
   in	
   the	
   Fifties,	
   Free	
  
Press,	
  New	
  York,	
  1965.	
  
34	
  Nótese	
  que	
   la	
  coreógrafa	
  Yvonne	
  Rainer	
  ya	
  había	
  denominado	
  su	
  práctica	
  creativa	
  y	
   la	
  del	
  
grupo	
   de	
   artistas	
   del	
   Judson	
  Church	
  Theater	
   como	
   “danza	
   postmoderna”	
   a	
   principios	
   de	
   los	
  
años	
  60.	
  



Introducción	
  |	
  26	
  
	
  
	
  
	
  

en	
  el	
  título	
  de	
  su	
  libro	
  La	
  condición	
  postmoderna35,	
  obra	
  que	
  se	
  convirtió	
  en	
  

un	
  referente	
  para	
   la	
  definición	
  de	
   la	
  postmodernidad,	
  que	
  el	
  concepto	
  ganó	
  

un	
   importante	
   lugar	
   en	
   el	
   vocabulario	
   filosófico	
   y	
   sociológico,	
   aunque	
   se	
  

mantendrá	
  siempre	
  impreciso	
  y	
  sujeto	
  a	
  muchas	
  controversias.	
  

	
  

Por	
  una	
  parte,	
  para	
  el	
  recientemente	
  fallecido	
  filósofo	
  francés	
  Michel	
  Bernard	
  

lo	
   postmoderno	
   se	
   comprende	
   “sólo	
   en	
   relación	
   a	
   lo	
  moderno,	
   suponiendo	
  

seguirlo	
   cronológicamente	
   y	
   axiológicamente,	
   se	
   define	
   por	
   subvertir	
   la	
  

modernidad,	
  por	
  el	
  rechazo	
  de	
  la	
  idea	
  misma	
  de	
  progreso,	
  por	
  el	
  rechazo	
  de	
  

todos	
  los	
  valores	
  referenciales.”36	
  Pero	
  por	
  otra	
  parte,	
  Lyotard	
  sugiere	
  que	
  la	
  

modernidad	
   estaría	
   agotada	
   y	
   que,	
   por	
   lo	
   tanto,	
   lo	
   postmoderno	
  

representaría	
  el	
  fin	
  de	
  la	
  modernidad	
  o	
  el	
  fracaso	
  del	
  proyecto	
  moderno.	
  Lo	
  

moderno	
   sería	
   considerado	
   altamente	
   racional	
   y	
   rígido,	
   mientras	
   que	
   lo	
  

postmoderno	
  parecería	
   irracional	
  y	
   flexible.	
  Sin	
  embargo,	
  el	
  propio	
  Lyotard	
  

reconoce	
  que	
  la	
  postmodernidad	
  es	
  parte	
  de	
  lo	
  moderno,	
  ya	
  que	
  participa	
  de	
  

la	
  idea	
  modernista	
  según	
  la	
  cual	
  “todo	
  lo	
  que	
  es	
  recibido	
  proviniendo	
  de	
  un	
  

ayer	
   debe	
   ser	
   sospechado”37,	
   que	
   es	
   posible	
   y	
   necesario	
   romper	
   con	
   la	
  

tradición	
   e	
   instaurar	
   una	
   forma	
  de	
   vivir	
   y	
   de	
   pensar	
   absolutamente	
  nueva.	
  

Tal	
   ruptura,	
   añade	
   el	
   filósofo,	
   es	
   “más	
   bien	
   una	
   forma	
   de	
   olvidar	
   o	
   de	
  

reprimir	
  el	
  pasado	
  [...]	
  más	
  que	
  de	
  sobrepasarlo.”38	
  Se	
  trata	
  entonces	
  de	
  una	
  

“categoría	
  que	
  es	
  doblemente	
  ambigua	
  respecto	
  a	
  la	
  primera	
  ambigüedad	
  de	
  

la	
   modernidad.” 39 	
  Esta	
   categoría	
   no	
   puede	
   entonces	
   comprenderse	
  

únicamente	
   en	
   términos	
   de	
   “período	
   histórico	
   cronológicamente	
  

determinable,	
  sino	
  fuera	
  de	
  los	
  límites	
  históricos	
  asignables.”40	
  Y	
  esto	
  debido	
  

a	
  que:	
  

	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
35	
  LYOTARD,	
   Jean-­‐François,	
   La	
   condition	
   Postmoderne.	
   Rapport	
   Sur	
   le	
   Savoir,	
   Éd.	
   de	
   Minuit,	
  
Paris,	
  1979.	
  
36 	
  BERNARD,	
   Michel,	
   “Généalogie	
   et	
   pouvoir	
   d’un	
   discours	
   :	
   De	
   l’usage	
   des	
   catégories,	
  
moderne,	
  contemporain	
  à	
  propos	
  de	
  la	
  danse”,	
  Rue	
  Descartes,	
  2004,	
  N°	
  44,	
  p.	
  22-­‐23.	
  	
  
37	
  LYOTARD,	
   Jean-­‐François,	
   Le	
   Postmoderne	
  Expliqué	
   aux	
  Enfants,	
  Galilée,	
   Paris,	
   1986,	
   p.	
   28,	
  
114-­‐115.	
  
38	
  Ibíd.,	
  p.	
  115.	
  	
  
39	
  BERNARD,	
  “Généalogie	
  et	
  pouvoir…”,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  23.	
  	
  
40	
  CHARLES,	
  Daniel,	
  La	
  fiction	
  de	
  la	
  postmodernité	
  selon	
  l’esprit	
  de	
  la	
  musique,	
  PUF,	
  Paris,	
  2001,	
  
p.	
  22.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  27	
  
	
  
	
  

	
  

	
  

Si	
   lo	
  moderno	
  es	
   lo	
  que	
  existe	
  “hoy”,	
   lo	
  postmoderno	
  sólo	
  puede	
  

ser	
   lo	
   que	
   aún	
   no	
   existe.	
   Sin	
   embargo,	
   podemos	
   admitir	
   el	
  

concepto	
  postmoderno	
  para	
  indicar,	
  no	
  un	
  futuro,	
  sino	
  un	
  hoy	
  que	
  

se	
   distingue	
   de	
   una	
   modernidad	
   que	
   comienza	
   a	
   caducarse	
   y	
  

agotarse.41	
  

	
  

De	
   este	
  modo,	
   lo	
   postmoderno,	
   que	
   supone	
   que	
   “en	
   la	
   época	
  misma	
   de	
   la	
  

modernidad,	
   sea	
   posible	
   escapar	
   de	
   esta	
   modernidad”42	
  podría	
   definirse	
  

como	
  una	
  actitud	
  o	
  como	
  un	
  espíritu	
  de	
  la	
  época.	
  En	
  artes,	
  lo	
  postmoderno	
  no	
  

sería	
  entonces	
  un	
  simple	
  movimiento	
  o	
  una	
  corriente	
  estética,	
  sino	
  más	
  bien	
  

una	
  nueva	
  sensibilidad	
  que	
  se	
  expresa.	
  El	
  arte	
  postmoderno	
  se	
  concibe	
  como	
  

un	
   arte	
   inquieto	
   por	
   la	
   memoria	
   en	
   un	
   mundo	
   moderno	
   que	
   viviría	
   en	
   la	
  

destrucción	
  y	
  el	
  olvido.	
  Con	
   l@s	
  coreógraf@s	
  de	
   la	
  danza	
  postmoderna	
  nos	
  

encontramos	
   con	
   la	
   ironía,	
   el	
   juego,	
   las	
   referencias	
   históricas	
   acríticas,	
  

nuevas	
   relaciones	
   artísticas	
   con	
   el	
   público,	
   así	
   como	
   un	
   carácter	
  

transdisciplinario	
   inédito.	
   Esta	
   contradicción	
   nos	
   indica	
   entonces	
   que	
   la	
  

danza	
  postmoderna	
  no	
  es	
  definible	
  de	
  manera	
  absoluta.	
  L@s	
  artistas	
  de	
  este	
  

movimiento	
   podrían	
   ser	
   asociad@s	
   a	
   la	
   vez	
   con	
   el	
   modernismo	
   y	
   con	
   el	
  

postmodernismo	
   en	
   las	
   otras	
   artes.	
   Sus	
   obras	
   eran	
   a	
  menudo	
   abstractas	
   y	
  

reflexivas,	
   pero	
   también	
   inmersas	
   en	
   el	
   cotidiano,	
   examinando	
   las	
  

convenciones	
  históricas	
  y	
  vernáculas.	
  

	
  

¿Dónde	
  se	
  encuentra	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  en	
  todo	
  esto?	
  Es	
  posible	
  que	
  la	
  

llamada	
   danza	
   contemporánea	
   sea	
   una	
   categoría	
   con	
   la	
   posibilidad	
   de	
  

englobar	
   muchas	
   más	
   formas	
   -­‐principalmente	
   aquellas	
   que	
   pueden	
  

considerarse	
   modernas	
   o	
   postmodernas-­‐,	
   mientras	
   sea	
   auto-­‐adjudicada	
  

(aunque,	
   afortunadamente,	
   siempre	
   haya	
   quienes	
   discutan	
   dichas	
  

categorizaciones).	
   Para	
   much@s	
   el	
   término	
   danza	
   contemporánea	
   no	
  

significa	
   nada,	
   no	
   es	
   válido	
   o	
   no	
   sirve	
   para	
   una	
   buena	
   comprensión	
   de	
   los	
  

fenómenos	
  estéticos.	
   Sin	
  embargo	
   -­‐aunque	
  esas	
  afirmaciones	
  parezcan	
  más	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
41	
  SOURIAU,	
  Vocabulaire	
  d'Esthétique…,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  1018-­‐1019.	
  
42	
  CHARLES,	
  La	
  fiction	
  de	
  la	
  postmodernité…,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  11.	
  



Introducción	
  |	
  28	
  
	
  
	
  
	
  

una	
  opción	
  enunciativa	
  que	
  otra	
   cosa-­‐,	
   entonces:	
   ¿Porqué	
  esa	
  necesidad	
  de	
  

auto-­‐categorizarse?	
   La	
   clasificación	
   estética	
   e	
   histórica	
   de	
   las	
   diferentes	
  

disciplinas	
  artísticas	
  puede	
  responder	
  a	
  una	
  necesidad	
  de	
  organización	
  para	
  

una	
   mejor	
   comprensión	
   de	
   sus	
   prácticas,	
   pero	
   eso	
   no	
   es	
   suficiente	
   para	
  

explicar	
  esa	
  necesidad	
  de	
  encasillar,	
  que,	
  como	
  ya	
  hemos	
  visto,	
  muchas	
  veces	
  

es	
   arbitraria	
   o	
   se	
   basa	
   en	
   justificaciones	
   ligeras	
   que	
   atañen	
   más	
   a	
   lo	
  

cronológico	
   que	
   a	
   la	
   materia	
   artística	
   misma.	
   De	
   esta	
   necesidad	
   surgen	
  

categorías	
   y	
   términos	
   que	
   “se	
   inscriben	
   en	
   el	
   marco	
   de	
   una	
   designación	
  

discursiva”43 ,	
   como	
   es	
   el	
   caso	
   de	
   lo	
   llamado	
   moderno,	
   postmoderno	
   y	
  

contemporáneo.	
  Estas	
  categorías:	
  

	
  

	
  Implican	
  un	
  deseo	
  de	
  enunciación	
  que	
  proviene	
  de	
  una	
  búsqueda	
  

de	
  identificación,	
  delimitación.	
  [Se	
  trata	
  también	
  de]	
  un	
  deseo	
  de	
  

valoración	
  por	
  la	
  supremacía	
  de	
  un	
  de	
  juicio	
  de	
  valor,	
  como	
  medio	
  

de	
  comparación.44	
  
	
  

Sin	
   embargo,	
   las	
   categorizaciones	
   de	
   los	
   movimientos	
   artísticos,	
   por	
   la	
  

asignación	
   de	
   designaciones	
   “valorizadoras”,	
   producidas	
   por	
   l@s	
  

historiador@s	
  y	
  teóric@s	
  del	
  arte,	
  son	
  a	
  menudo	
  reestudiadas	
  y	
  puestas	
  en	
  

duda,	
  a	
  medida	
  que	
  el	
  tiempo	
  pasa	
  y	
  que	
  nuevas	
  problemáticas	
  aparecen.	
  Así	
  

sucedió	
   con	
   el	
   anuncio	
   triunfal	
   del	
   “fin	
   del	
   arte”	
   de	
   Arthur	
   Danto45,	
   en	
   los	
  

años	
  70,	
  refiriéndose	
  a	
  las	
  artes	
  visuales	
  y	
  a	
  su	
  tendencia	
  reflexiva	
  de	
  puesta	
  

en	
  duda	
  del	
  concepto	
  mismo	
  de	
  arte	
  que	
  será	
  retomada	
  por	
  otras	
  disciplinas	
  

creativas,	
  especialmente	
  las	
  de	
  la	
  escena,	
  y	
  reactualizada	
  en	
  una	
  redefinición	
  

perpetua	
   de	
   los	
   límites	
   entre	
   el	
   arte	
   y	
   la	
   vida.	
   Las	
   categorías	
   comienzan	
   a	
  

desvanecerse,	
   y	
   no	
   únicamente	
   entre	
   las	
   diferentes	
   disciplinas	
   y	
   entre	
   sus	
  

“fases”	
  temporales.	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
43	
  BERNARD,	
  “Généalogie	
  et	
  pouvoir…”,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  21.	
  
44	
  Ibíd.	
  
45	
  DANTO,	
   Arthur,	
   Después	
   del	
   fin	
   del	
   arte.	
   El	
   arte	
   contemporáneo	
   y	
   el	
   linde	
   de	
   la	
   historia,	
  
Paidós,	
  Barcelona,	
  1999.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  29	
  
	
  
	
  

	
  

	
  

Pero	
  la	
  necesidad	
  de	
  identificación	
  es	
  fuerte	
  y	
  la	
  deconstrucción	
  misma	
  de	
  las	
  

categorías	
   conlleva	
   a	
   construir	
   o	
   a	
   (re)producir	
   otras,	
   a	
   través	
   de	
   nuevos	
  

procedimientos.	
   Las	
   categorías	
   fluctúan	
   y	
   reaparecen	
   al	
   menor	
   intento	
   de	
  

“designación	
  discursiva”,	
   tanto	
   los	
   ready-­‐mades	
   de	
  Marcel	
  Duchamp	
   -­‐quien,	
  

es	
  necesario	
  recordar	
  que	
  durante	
  su	
  carrera	
  artística	
  ha	
  sido	
  catalogado	
  de	
  

impresionista,	
   futurista,	
   dadaísta,	
   artista	
   contemporáneo	
   y	
   charlatán-­‐,	
   las	
  

performances	
  de	
   Joseph	
  Bueys,	
   como	
   las	
   “obras”	
   de	
   “no-­‐danza”	
   del	
   francés	
  

Boris	
  Charmatz	
   son	
   incluidas	
   en	
   la	
   vasta	
   categoría	
  del	
   arte	
   contemporáneo	
  

donde	
  rebota	
  un	
  eco	
  en	
  las	
  paredes	
  del	
  museo:	
  ¿Acaso	
  el	
  arte	
  no	
  es	
  otra	
  cosa	
  

que	
  la	
  idea?	
  	
  

	
  

Asimismo	
  con	
  la	
  problemática	
  de	
  las	
  vanguardias,	
  que	
  se	
  vienen	
  sucediendo	
  

desde	
   los	
   primeros	
  manifiestos	
  modernistas,	
   aquellos	
   de	
   todos	
   los	
   “ismos”	
  

que	
  tanto	
  cambiaron	
  la	
  percepción	
  del	
  arte,	
  conllevando	
  inevitablemente	
  a	
  la	
  

pregunta	
   valida	
   tanto	
   desde	
   los	
   inicios	
   del	
   dadaísmo,	
   pasando	
   por	
   el	
  

situacionismo	
  hasta	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  más	
  actual	
  y	
  rupturista:	
  ¿Qué	
  es	
  

la	
  vanguardia	
  cuando	
  se	
  convierte	
  en	
  un	
  producto	
  de	
  masa	
  comercializable?	
  	
  

	
  

En	
   el	
   caso	
  de	
   la	
   danza	
   contemporánea	
   el	
   cuestionamiento	
  por	
   su	
   categoría	
  

podría	
   también	
   tomar	
   otro	
   camino	
   que	
   se	
   relaciona	
   con	
   la	
   necesidad	
   de	
  

pertenecer	
   a	
   una	
   comunidad	
   que	
   da	
   un	
   cierto	
   estatus	
   y	
   eso,	
   combinado	
  	
  

inexorablemente	
  a	
   la	
  comercialización	
  pues	
  ¿Cómo	
  vender	
  un	
  producto	
  que	
  

no	
  tiene	
  nombre?	
  Ser	
  “parte	
  de”,	
  hacer	
  tal	
  o	
  tal	
  tipo	
  de	
  danza	
  implica,	
  aunque	
  

sea	
   de	
   manera	
   inconsciente,	
   un	
   cierto	
   reconocimiento,	
   que	
   puede	
   existir	
  

únicamente	
  entre	
  l@s	
  pares,	
  que	
  va	
  de	
  la	
  mano	
  con	
  la	
  legitimización	
  de	
  una	
  

posición,	
  haciendo	
  un	
  uso	
  estratégico	
  de	
  la	
  categoría.	
  Este	
  uso	
  muchas	
  veces	
  

está	
  ligado	
  con	
  una	
  necesidad	
  exterior,	
  por	
  ejemplo	
  para	
  relacionarse	
  con	
  la	
  

institución,	
  más	
  que	
  con	
  una	
  verdadera	
  necesidad	
  interior,	
  protegiéndose	
  en	
  

un	
   contexto	
   que	
   no	
   puede	
   ser	
   cuestionado	
   y	
   que	
   incluye	
   o	
   excluye	
   ciertos	
  

discursos	
  críticos.	
  	
  

	
  



Introducción	
  |	
  30	
  
	
  
	
  
	
  

Pero	
   también	
   esa	
   auto-­‐categorización	
   proviene	
   a	
   menudo	
   de	
   un	
   deseo	
   de	
  

identificarse	
   y	
   comprender	
   su	
   propia	
   práctica,	
   lo	
   que	
   es	
   perfectamente	
  

comprensible	
   en	
   el	
   universo	
   de	
   la	
   danza	
   contemporánea	
   que	
   reúne	
   de	
  

manera	
   ecléctica	
   tantas	
   formas.	
   Por	
   eso	
   es	
   posible	
   leer	
   o	
   escuchar	
  

descripciones	
   infinitamente	
   variadas	
   sobre	
   la	
   danza	
   contemporánea:	
   Como	
  

sinónimo	
  de	
  creación	
  perpetua	
  (y	
  ya	
  no	
  una	
  acumulación	
  de	
  repertorio),	
  de	
  

investigación	
   corporal	
   y	
   escénica	
   -­‐muchas	
   veces	
   acompañada	
   o	
   fusionada	
  

con	
  la	
  investigación	
  teórica-­‐,	
  como	
  movimiento	
  que	
  cristaliza	
  en	
  el	
  cuerpo	
  un	
  

pensamiento	
   contemporáneo	
   o	
   un	
   contexto	
   del	
   “aquí	
   y	
   del	
   ahora”,	
   como	
  

práctica	
   holística,	
   como	
   nueva	
   ruptura	
   frente	
   a	
   cánones	
   creativos	
   de	
  

representación,	
  como	
  provocación,	
  como	
  alejamiento	
  de	
  formas	
  hegemónicas	
  

narrativas,	
   como	
   corriente	
   ligada	
   a	
   su	
   historicidad,	
   como	
   creación	
   ya	
   no	
  

separada	
   de	
   otras	
   disciplinas	
   artísticas	
   y	
   de	
   producción	
   de	
   conocimiento	
  

(multi/pluri/trans/inter/anti/in/disciplina),	
   como	
   arte	
   experimental,	
   como	
  

conformación	
  de	
   relaciones	
  horizontales	
   con	
   el	
   espectador	
   y	
   entre	
   artistas,	
  

como	
  práctica	
  inseparable	
  de	
  lo	
  cotidiano,	
  como	
  expresión	
  de	
  la	
  subjetividad,	
  

como	
   práctica	
   escénica	
   sin	
   necesidad	
   de	
   “decir	
   nada”,	
   como	
   modo	
   de	
  

resistencia	
   ideológica	
   a	
   través	
   del	
   cuerpo46,	
   como	
   pastiche	
   de	
   “modos	
   de	
  

hacer”,	
  como	
  libertad	
  generada	
  a	
  través	
  de	
  metodologías	
  individuales,	
  como	
  

nueva	
  forma	
  de	
  creación	
  en	
  colectivo,	
  como	
  autocrítica,	
  como	
  arte	
  críptico	
  (y	
  

muchas	
   veces	
   elitista),	
   como	
   experiencia	
   somática	
   transformadora,	
   como	
  

teatralidad,	
   como	
   conciencia	
   del	
   espacio	
   común	
   de	
   la	
   experiencia	
   estética	
  

escénica,	
   como	
   búsqueda	
   permanente,	
   como	
   cuestionamientos	
   hacia	
   la	
  

propia	
  disciplina	
  de	
  la	
  danza,	
  etc.	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
46	
  La	
   obra	
   de	
   la	
   artista	
   visual	
   estadounidense	
   Barbara	
   Kruger	
   Your	
   Body	
   is	
   a	
   Battleground	
  
(1989):	
  “Tu	
  cuerpo	
  es	
  un	
  campo	
  de	
  batalla”,	
  otorgará	
  al	
  mundo	
  esa	
  frase	
  clave,	
  que	
  resume	
  el	
  
pensamiento	
   feminista	
   influenciado	
  por	
   los	
   trabajos	
  de	
  Michel	
  Foucault,	
   alcanzando	
  a	
  varias	
  
generaciones	
   de	
   artistas	
   y	
   activistas.	
   Dicha	
   frase	
   es	
   retomada	
   en	
   los	
   estudios	
   en	
   danza,	
   en	
  
primera	
   instancia,	
  por	
  Sally	
  Banes	
  y	
   luego	
  por	
   la	
   recientemente	
   fallecida	
   teórica	
  de	
   la	
  danza	
  
Laurence	
   Louppe	
   para	
   escribir	
   sobre	
   danza	
   postmoderna	
   y	
   danza	
   contemporánea	
   como	
  
prácticas	
   de	
   resistencia	
   frente	
   a	
   lo	
   hegemónico	
   y	
   a	
   los	
   valores	
   sexistas	
   de	
   roles	
   binarios	
   y	
  
heteronormados	
  de	
  género.	
  Estas	
  reinterpretaciones	
  del	
  “cuerpo	
  como	
  un	
  campo	
  de	
  batalla”,	
  
serán	
   revisitadas	
   unas	
   páginas	
  más	
   abajo	
   en	
   el	
   capítulo	
   denominado	
   “Entre	
   un	
   gesto	
   y	
   una	
  
práctica.	
  Algunas	
  articulaciones	
  para	
  una	
  reflexión	
  política	
  en	
  danza”.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  31	
  
	
  
	
  

	
  

	
  

Termino	
  esta	
  introducción	
  con	
  una	
  anécdota	
  que,	
  aunque	
  risible,	
  no	
  deja	
  de	
  

esclarecer	
   ciertas	
   formas	
   de	
   pensar	
   la	
   danza	
   y	
   de	
   ofrecer	
   aún	
   más	
  

cuestionamientos	
  interesantes	
  sobre	
  la	
  problemática	
  de	
  la	
  categorización	
  de	
  

la	
  danza	
  contemporánea	
  (y	
  la	
  danza	
  en	
  general):	
  En	
  julio	
  del	
  2002	
  el	
  festival	
  

irlandés	
   de	
   danza	
   en	
   aquel	
   entonces	
   llamado	
   International	
   Dance	
   Festival	
  

Ireland	
   y	
   hoy	
   denominado	
   Dublin	
   Dance	
   Festival,	
   recibió	
   una	
   querella	
   de	
  

parte	
   de	
   uno	
   sus	
   espectadores	
   denominado	
   Raymond	
   Whitehead	
   por	
  

“contrato	
   incumplido	
   y	
   falsa	
   publicidad”.	
   La	
   demanda	
   recibida	
   por	
   los	
  

tribunales	
   irlandeses	
   explicitaba	
   que	
   el	
   coreógrafo	
   francés	
   Jerôme	
   Bel,	
  

considerado	
  como	
  un	
  representante	
  de	
   la	
  danza	
  contemporánea,	
  exhibía	
  en	
  

su	
   obra	
   epónima	
   (creada	
   en	
   1995)	
   un	
   atentado	
   a	
   la	
  moral	
   -­‐en	
   la	
   pieza	
   se	
  

puede	
   observar	
   al	
   intérprete	
   Frederick	
   Saquette	
   desnudo	
   recubriendo	
   su	
  

pene	
   con	
   su	
   escroto-­‐	
   que	
   no	
   tiene	
   nada	
   que	
   ver	
   con	
   la	
   danza,	
   exigiendo	
  

38.000	
  euros	
  en	
  daños	
  y	
  perjuicios	
   como	
  compensación	
  para	
  el	
   espectador	
  

afectado.	
   En	
   palabras	
   de	
   ese	
   propio	
   espectador,	
   Raymond	
  Whitehead:	
   “La	
  

obra	
  no	
  contenía	
  ni	
  un	
  sólo	
  paso	
  de	
  danza”.	
  Más	
  allá	
  del	
  hecho	
  que	
   la	
  corte	
  

irlandesa	
   haya	
   tomado	
   en	
   serio	
   este	
   juicio,	
   aunque	
   el	
   International	
   Dance	
  

Festival	
  Ireland	
  haya	
  sido	
  exculpado	
  dos	
  años	
  más	
  tarde	
  -­‐y	
  aunque	
  el	
  propio	
  

Bel	
  se	
  considera	
  como	
  creador	
  de	
  la	
  denominada	
  “no-­‐danza”-­‐,	
  es	
  interesante	
  

pensar	
   justamente	
  ¿Cuál	
  es	
   la	
   idea	
  que	
  un@	
  se	
  puede	
  hacer	
  de	
   la	
  danza?	
  Y,	
  

más	
  específicamente	
   la	
  posibilidad	
  que	
  nos	
  otorga	
   la	
  danza	
  contemporánea	
  

de	
  preguntarnos:	
  ¿Existe	
  alguna	
  idea	
  en	
  especial	
  que	
  hacerse	
  de	
  la	
  danza?	
  

	
  



|	
  32	
  
	
  
	
  
	
  



|	
  33	
  
	
  
	
  
	
  

FRONTERAS	
  INVISIBLES	
  

REFLEXIONES	
  PARCIALES	
  SOBRE	
  “LO	
  CONTEMPORÁNEO”	
  EN	
  LA	
  ESCENA	
  

ACTUAL	
  	
  

Camilo	
  Rossel∗	
  	
  
	
  
	
  

Al	
  igual	
  que	
  ciertos	
  inmensos	
  imperios	
  del	
  pasado,	
  las	
  fronteras	
  de	
  la	
  música	
  culta	
  

tienen	
  algo	
  de	
  hipotético	
  y	
  a	
  la	
  vez	
  de	
  muy	
  cierto.	
  Nadie	
  sabe	
  muy	
  bien	
  dónde	
  están,	
  pero	
  

está	
  claro	
  que	
  en	
  algún	
  sitio	
  están.	
  Se	
  da	
  por	
  descontada	
  una	
  geografía	
  de	
  la	
  experiencia	
  

musical	
  que	
  dibuja	
  y	
  sanciona	
  fronteras	
  ineludibles	
  y	
  meticulosas:	
  aquellas	
  por	
  las	
  que,	
  se	
  la	
  

mire	
   por	
   donde	
   se	
   la	
   mire,	
   a	
   Brahms	
   y	
   a	
   los	
   Beatles	
   les	
   competen	
   paisajes	
   e	
   idiomas	
  

diferentes.	
  […]	
  En	
  cuanto	
  al	
  público,	
  se	
  adecua	
  de	
  buen	
  grado,	
  amparado	
  por	
  un	
  sistema	
  

que	
  proporciona	
  a	
  sus	
  necesidades	
  un	
  orden	
  útil,	
  en	
  nada	
  diferente	
  al	
  ya	
  experimentado	
  en	
  

las	
   agradables	
   visitas	
   a	
   los	
   supermercados.	
   […]	
   Como	
   sucede	
   a	
   menudo,	
   sin	
   embargo,	
  

también	
  aquí	
  se	
  abre	
  camino	
  la	
  tendencia	
  a	
  olvidar	
  la	
  falta	
  de	
  fundamentos	
  del	
  punto	
  de	
  

partida	
  tributando	
  a	
  la	
  convención	
  un	
  determinado	
  valor	
  de	
  verdad.47	
  

Alessandro	
  Baricco	
  

	
  

	
  

Consideraciones	
  preliminares	
  

	
  

Si	
  bien	
  el	
  epígrafe	
  de	
  Baricco	
  que	
  abre	
  este	
  texto	
  se	
  refiere,	
  de	
  forma	
  

explícita	
   y	
   directa,	
   a	
   la	
   categoría	
   de	
   “música	
   culta”,	
   me	
   parece	
   que	
   sus	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
∗	
   Doctor	
   ©	
   en	
   Filosofía	
   c/m	
   en	
   Estética	
   y	
   Teoría	
   del	
   Arte	
   de	
   la	
   Universidad	
   de	
   Chile	
   y	
  
Licenciado	
  en	
  Artes	
  c/m	
  en	
  Teoría	
  de	
  la	
  Música	
  de	
  la	
  misma	
  Universidad.	
  Se	
  ha	
  desempeñado	
  
como	
  académico	
  en	
  diversas	
  universidades	
  del	
  país,	
  principalmente	
  en	
  la	
  Universidad	
  de	
  Chile,	
  
en	
   las	
   áreas	
   de	
   Estética,	
   Teoría	
   e	
   Historia	
   de	
   las	
   Artes,	
   Filosofía,	
   entre	
   otras.	
   Sus	
   áreas	
   de	
  
investigación	
  tienen	
  que	
  ver	
  fundamentalmente	
  con	
  los	
  problemas	
  estéticos	
  del	
  arte	
  en	
  el	
  siglo	
  
XX	
  así	
  como	
  con	
  la	
  teoría	
  del	
  Sujeto,	
   trabajando	
  un	
  enfoque	
  interdisciplinar	
  y	
  transversal.	
  Es	
  
autor	
   del	
   libro	
  Preludios.	
  Ensayos	
   sobre	
  música,	
   filosofía	
   y	
   escritura	
  (2007)	
  y	
   co-­‐traductor	
   del	
  
libro	
  El	
   reparto	
   de	
   lo	
   sensible	
  (LOM,	
   2009)	
   de	
   Jacques	
   Rancière.	
   Asimismo	
   ha	
   publicado	
   los	
  
artículos	
   “Audición,	
   sonido	
   y	
   sujeto”	
   en	
   la	
   Revista	
   de	
   Teoría	
   del	
   Arte	
   del	
   Departamento	
   de	
  
Teoría	
  del	
  Arte	
  de	
  la	
  Universidad	
  de	
  Chile	
  e	
  “Historia,	
  identidad,	
  música	
  y	
  escritura;	
  la	
  aporía	
  de	
  
‘lo	
  chileno’	
  en	
  el	
  ensayo	
  musicológico	
  Chileno”	
  para	
   la	
  Revista	
  Analecta	
  de	
   la	
  Universidad	
  de	
  
Viña	
   del	
   Mar.	
   En	
   el	
   ámbito	
   escénico	
   ha	
   participado	
   como	
   director	
   en	
   las	
   investigaciones	
  
coreográficas	
  Trío	
   B.	
   Los	
   músculos	
   también	
   desean	
   (Fondart	
   2014)	
   y	
  Trilogía	
   Cuerpo	
  
Modernidad	
  (Fondart	
   2011),	
   como	
   intérprete	
   en	
   las	
   coreografías	
  Homínidos	
   de	
   fondo	
  y	
  
Fárragos,	
   de	
   la	
   coreógrafa	
   Nuri	
   Gutés,	
   y	
   como	
   asistente	
   de	
   dirección	
   en	
   la	
   obra	
   teatral	
  Lo	
  
inesperado	
  (Fondart	
  2005)	
  de	
  Fabrice	
  Melquiot,	
  dirigida	
  por	
  Constance	
  Posner.	
  
	
  
47	
  BARICCO,	
  Alessandro,	
  El	
  alma	
  de	
  Hegel	
  y	
  las	
  vacas	
  de	
  Wisconsin,	
  Siruela,	
  Madrid,	
  2000,	
  p.	
  9.	
  



Fronteras	
  invisibles	
  |	
  34	
  
	
  
	
  
	
  
afirmaciones	
   son	
   completamente	
   aplicables	
   al	
   problema	
   que	
   intentaré	
  

esbozar	
   en	
   estas	
   líneas;	
   esto	
   sería,	
   si	
   se	
  me	
   permite	
   parafrasear	
   a	
   Baricco,	
  

ciertas	
   implicancias	
   de	
   aquella	
   fantasmagórica	
   y,	
   a	
   la	
   vez,	
   muy	
   concreta	
  

categoría	
   de	
   “contemporáneo(a)”	
   con	
   la	
   que	
   se	
   revisten	
   ciertas	
   prácticas	
  

escénicas	
  actuales.	
   	
  Siguiendo	
  con	
  la	
  paráfrasis,	
  si	
  bien	
  nadie	
  sabe	
  muy	
  bien	
  

dónde	
  están	
  aquellas	
  fronteras	
  del	
  imperio	
  de	
  “lo	
  contemporáneo”	
  está	
  claro	
  

que,	
  en	
  aquella	
  geografía	
  un	
  tanto	
  mitológica,	
  	
  hay	
  ciertas	
  prácticas	
  escénicas,	
  

ciertos	
   atrevimientos	
   -­‐o,	
   si	
   se	
   quiere,	
   ciertos	
   excesos-­‐	
   que	
   inmediatamente	
  

situarían	
   a	
   una	
   obra	
   al	
   interior	
   -­‐o	
   fuera-­‐	
   de	
   dicho	
   reino.	
   Por	
   lo	
   demás	
   una	
  

buena	
  parte	
  de	
   los	
   textos	
  que	
   intentan	
   reflexionar	
   sobre	
   lo	
   escénico,	
   sobre	
  

todo	
   en	
   el	
   campo	
  de	
   la	
   danza	
   -­‐y	
   sobre	
   todo	
   en	
   Chile-­‐,	
   parten	
   de	
   la	
   certeza	
  

sobre	
   la	
  existencia	
  de	
  otras	
   tantas	
   fronteras,	
   tan	
   fantasmagóricas	
  y	
  a	
   la	
  vez	
  

concretas,	
   como	
  aquella	
  de	
   “lo	
  contemporáneo”	
  que	
  dibujarían	
  otros	
   tantos	
  

reinos	
   o	
   imperios	
   tan	
   huidizos	
   como	
   aquel.	
   Más	
   aún,	
   mucha	
   tinta	
   se	
   ha	
  

derramado	
   en	
   defensa	
   de	
   las	
   fronteras	
   de	
   todos	
   aquellos	
   reinos;	
   cuántas	
  

veces	
   no	
   hemos	
   vista	
   reducida	
   la	
   labor	
   teórica	
   a	
   un	
   simple	
   ejercicio	
  

cartográfico	
   que	
   intenta	
   dibujar,	
   siempre	
   en	
   vano,	
   lo	
   más	
   exactamente	
  

posible	
   aquellas	
   fronteras	
   provinciales	
   dejando	
   bien	
   claro	
   que	
   la	
   danza-­‐

teatro	
   no	
   sería	
   lo	
  mismo	
  que	
   el	
   teatro-­‐danza,	
   o	
   viceversa,	
   o	
   que	
   es	
   posible	
  

explicar	
   tal	
   o	
   cual	
   obra	
   o	
   coreógrafo	
   por	
   su	
   proveniencia	
   del	
   reino	
   de	
   “lo	
  

moderno”,	
   “lo	
   contemporáneo”,	
   “lo	
   posmoderno”,	
   “lo	
   expresionista”,	
   “lo	
  

expresivista”,	
  o	
  tantos	
  otros.	
  	
  

	
  

En	
   este	
   contexto	
   me	
   parece	
   que	
   es	
   necesario	
   reflexionar	
   sobre	
   aquella	
  

categoría	
  de	
   “lo	
  contemporáneo”	
  en	
   las	
  prácticas	
  escénicas	
  sin	
  un	
  afán	
  sólo	
  

cartográfico	
   o	
   taxonómico.	
   En	
   efecto,	
   trabajar	
   con	
   una	
   categoría	
   tan	
  

fantasmal	
   como	
   aquella,	
   pero	
   que	
   a	
   la	
   vez	
   determina	
   de	
   un	
   modo	
   tan	
  

importante	
  muchas	
  de	
  las	
  prácticas	
  escénicas,	
  de	
  las	
  teorías	
  en	
  circulación	
  y	
  

de	
   los	
   supuestos	
   desde	
   los	
   cuales	
   trabajan	
  muchos	
   creadores	
   e	
   intérpretes	
  

hoy	
   en	
   día,	
   requiere	
   detenerse	
   un	
   momento	
   a	
   considerar	
   un	
   modo	
   de	
  

abordaje	
  que	
  permita	
  pensar	
  una	
  categoría	
  tal	
  y	
  no	
  sólo	
  usarla	
  como	
  adjetivo	
  

o	
  como	
  suma	
  de	
  obras	
  y	
  discursos.	
  	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  35	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

En	
   este	
   sentido,	
   y	
   en	
   todo	
   caso,	
   de	
   ninguna	
   manera	
   el	
   presente	
   texto	
  

pretende	
  articular	
  una	
  teoría	
  sobre	
  “lo	
  contemporáneo”	
  en	
  la	
  escena	
  actual,	
  si	
  

no,	
  más	
  bien,	
  abordar	
  una	
  o	
  dos	
  cuestiones	
  que,	
  a	
  mi	
  juicio,	
  podrían	
  servir	
  a	
  

modo	
   de	
   “cuñas”	
   para	
   abrir	
   y	
   comenzar	
   a	
   pensar	
   críticamente	
   aquella	
  

categoría.	
  La	
  primera	
  de	
  estas	
  cuestiones	
  tiene	
  que	
  ver	
  con	
  toda	
   la	
  serie	
  de	
  

problemas	
  vinculados	
  a	
  la	
  noción	
  de	
  experiencia	
  tanto	
  en	
  la	
  práctica	
  como	
  en	
  

la	
  teoría	
  escénica	
  dentro	
  de	
  la	
  última	
  mitad	
  del	
  siglo	
  XX,	
  cuestión	
  que,	
  por	
  lo	
  

demás,	
  nos	
  llevará	
  necesariamente	
  a	
  tocar	
  el	
  tradicional	
  problema	
  moderno	
  

en	
  torno	
  a	
  la	
  relación	
  entre	
  representación,	
  verdad	
  y	
  reflexión.	
  

	
  

	
  

La	
  consciencia	
  de	
  lo	
  escénico,	
  entre	
  la	
  experiencia	
  y	
  la	
  presencia	
  

	
  

En	
   gran	
   medida	
   se	
   podría	
   afirmar	
   que	
   el	
   acercamiento	
   reflexivo	
   al	
  

fenómeno	
   escénico	
   está	
   directamente	
   vinculado	
   con	
   el	
   reconocimiento	
   de	
  

que	
  dicho	
  fenómeno,	
  antes	
  que	
  con	
   la	
  producción	
  de	
  un	
  objeto,	
   tendría	
  que	
  

ver	
   con	
   la	
   producción	
   de	
   un	
   experiencia.	
   Desde	
   diversas	
   perspectivas	
   y	
  

diversas	
   prácticas,	
   personajes	
   como	
   Isadora	
   Duncan,	
   Gordon	
   Craig,	
   Appia,	
  

Loïe	
   Fuller,	
   Antonin	
   Artaud,	
   Bertolt	
   Brecht,	
   por	
   mencionar	
   sólo	
   algunos	
  

nombres,	
   abren,	
   a	
   comienzos	
  del	
   siglo	
  XX,	
   esta	
   conciencia	
   sobre	
  el	
   carácter	
  

experiencial	
   de	
   lo	
   escénico	
   poniendo	
   atención	
   en	
   su	
   carácter	
   de	
  

acontecimiento,	
   destacando,	
   a	
   través	
   de	
   diversos	
   recursos,	
   aquella	
   idea	
   de	
  

presencia,	
  de	
   comunión	
  en	
  el	
   “aquí	
   y	
   ahora”	
  que	
   sería	
   lo	
   fundamental	
  para	
  

generar	
  una	
  experiencia	
  en	
  toda	
  producción	
  escénica.	
  La	
  misma	
  dificultad,	
  o	
  

demora,	
  en	
  la	
  articulación	
  de	
  una	
  reflexión	
  escénica	
  propiamente	
  tal	
  desde	
  el	
  

campo	
   de	
   la	
   academia	
   durante	
   la	
   segunda	
   mitad	
   del	
   siglo	
   XX	
   podría	
   ser	
  

pensada	
   desde	
   la	
   resistencia,	
   de	
   la	
   propia	
   práctica	
   teórica,	
   a	
   entender	
   este	
  

carácter	
   vivencial	
   y	
   experiencial	
   con	
   el	
   que	
   se	
   identifica	
   el	
   acontecimiento	
  

escénico.	
  	
  

	
  

No	
   es	
   casual	
   que	
   las	
   primeras	
   teorías	
   sobre	
   lo	
   escénico	
   en	
   el	
   marco	
   de	
   la	
  

academia	
  provinieran	
  del	
  ámbito	
  de	
  la	
  semiótica	
  y	
  la	
  teoría	
  literaria	
  y	
  no	
  es	
  



Fronteras	
  invisibles	
  |	
  36	
  
	
  
	
  
	
  
casual,	
   tampoco,	
   que	
   perseverarán	
   en	
   una	
  misma	
  dirección;	
   transformar	
   al	
  

hecho	
  teatral	
  -­‐pues	
  eran	
  teorías	
  sobre	
  el	
  teatro	
  más	
  que	
  sobre	
  lo	
  escénico	
  en	
  

su	
   sentido	
   más	
   amplio-­‐,	
   transformar	
   el	
   hecho	
   teatral,	
   decía,	
   en	
   un	
   “texto	
  

espectacular”,	
  es	
  decir,	
  en	
  una	
  partitura	
  fija	
  que	
  se	
  pudiera	
  visitar	
  una	
  y	
  otra	
  

vez.	
   Será	
   recién	
   con	
   la	
   institucionalización	
   de	
   los	
   performance	
   studies	
   a	
  

mediados	
  de	
  los	
  años	
  60,	
  a	
  través	
  de	
  figuras	
  como	
  Richard	
  Schechner	
  y	
  Diana	
  

Taylor,	
  que	
  comenzará	
  a	
  aparecer	
  teóricamente	
  una	
  especificidad	
  en	
  torno	
  a	
  

lo	
  escénico	
  pero	
  que,	
  en	
  términos	
  prácticos,	
  no	
  dialogará	
  tanto	
  con	
  el	
  teatro	
  y	
  

la	
   danza	
   sino	
   más	
   bien	
   con	
   las	
   derivaciones	
   performáticas	
   de	
   las	
   artes	
  

visuales.	
  	
  

	
  

Recién	
  en	
  los	
  últimos	
  treinta	
  años	
  algunos	
  teóricos	
  enfocarán	
  el	
  asunto	
  de	
  la	
  

presencia	
   como	
   lugar	
   fundamental,	
   o	
   al	
   menos	
   importante,	
   del	
  

acontecimiento	
  escénico;	
  a	
  principios	
  de	
  los	
  80	
  Yuri	
  Lotman,	
  desde	
  el	
  campo	
  

de	
  la	
  semiótica,	
  irá	
  un	
  poco	
  más	
  allá	
  de	
  la	
  revisión	
  de	
  lo	
  escénico	
  como	
  texto	
  

espectacular	
   reconociendo	
  que	
   la	
   cuestión	
  de	
   la	
  presencia	
   era	
   fundamental	
  

para	
   la	
   comprensión	
   del	
   hecho	
   escénico	
   pues,	
   tal	
   como	
   el	
   mismo	
   autor	
  

señala,	
   a	
   diferencia	
   de	
   otros	
   lenguajes	
   “sólo	
   el	
   teatro	
   exige	
   un	
   destinatario	
  

dado	
   en	
   presencia”48,	
   cuestión	
   que	
   se	
   podrá	
   ver	
   reiterada	
   en	
   uno	
   de	
   los	
  

textos	
   emblemáticos	
   de	
   fines	
   de	
   siglo	
   -­‐que	
   en	
   gran	
   medida	
   capturó	
   la	
  

discusión	
  teórico-­‐teatral	
  de	
   la	
  última	
  década	
  y	
  media-­‐,	
  me	
  refiero	
  al	
   famoso	
  

Teatro	
  Posdramático	
  de	
  Hans-­‐Thies	
  Lehmann.	
  En	
  él,	
  el	
  autor	
  define	
  el	
  teatro	
  

como	
   un	
   “lapso	
   de	
   vida	
   en	
   común”49,	
   	
   cuestión	
   que,	
   a	
   la	
   larga,	
   le	
   permite	
  

plantear	
   toda	
   su	
   teoría	
   de	
   lo	
   posdramático,	
   nuevamente,	
   como	
   “texto	
  

espectacular”50	
  dado	
   en	
   presencia.	
   Por	
   otra	
   parte,	
   y	
   en	
   los	
   últimos	
   años,	
  

autores	
   como	
  Erika	
   Fischer-­‐Lichte51	
  o	
  André	
   Lepecki52	
  han	
   resaltado,	
   sobre	
  

esta	
   cuestión	
   de	
   la	
   presencia,	
   un	
   cierto	
   agotamiento	
   recursivo	
   que	
   sería	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
48	
  LOTMAN,	
  Yuri,	
  “Semiótica	
  de	
  la	
  escena”,	
  Semiósfera	
  Vol.	
  III,	
  Cátedra,	
  Madrid,	
  2000,	
  p.	
  65.	
  
49	
  LEHMANN,	
  Hans-­‐Thies,	
  Teatro	
  Posdramático.	
  Cendeac,	
  México,	
  2013,	
  p.	
  27.	
  
50	
  Esta	
   idea	
  de	
   “texto	
   espectacular”	
  donde	
   el	
   texto	
  dramático	
   sería	
   sólo	
   otro	
  de	
   los	
   recursos	
  
puestos	
  en	
  escena	
  y	
  ya	
  no	
  el	
  elemento	
  soberano	
  y	
  fundamental	
  es	
  a	
  lo	
  que	
  Lehmann	
  denomina	
  
posdramático.	
  
51	
  Cf.	
  FISCHER-­‐LICHTE,	
  Erika,	
  Estética	
  de	
  lo	
  performativo,	
  Abada,	
  Madrid,	
  2004.	
  
52	
  Cf.	
  LEPECKI,	
  Agotar	
  la	
  danza…,	
  op.	
  cit.	
  
	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  37	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

propio	
  de	
  los	
  fenómenos	
  escénicos	
  de	
  fines	
  del	
  siglo	
  XX	
  y	
  comienzos	
  del	
  siglo	
  

XXI.	
  

	
  

Pero	
   adentrándonos	
   en	
   el	
   problema	
   en	
   sí,	
  más	
   allá	
   del	
   tratamiento	
   que	
   ha	
  

recibido	
  por	
  parte	
  de	
   la	
   teoría	
  escénica,	
   llama	
   la	
  atención	
  que	
  este	
  carácter	
  

experiencial	
   y	
   presencial	
   de	
   lo	
   escénico	
   va	
   a	
   contrapelo	
   de	
   una	
   sociedad	
  

identificada,	
  sobre	
  todo	
  a	
  partir	
  de	
  las	
  últimas	
  dos	
  décadas	
  del	
  siglo	
  XX,	
  con	
  la	
  	
  

paulatina	
   y	
   acelerada	
   desmaterialización	
   de	
   los	
   vínculos	
   sociales.	
   En	
   este	
  

sentido	
  (y	
  así	
   lo	
  entenderán	
  todas	
  estas	
   teorías	
  y	
  sobre	
  todo	
  muchas	
  de	
   las	
  

prácticas	
  escénicas)	
  la	
  cuestión	
  de	
  la	
  presencia	
  en	
  el	
  ámbito	
  escénico	
  vendría	
  

a	
  proponerse	
  como	
  un	
  proceso	
  crítico	
  de	
  aquella	
  desmaterialización	
  del	
  lazo	
  

social.	
   Pero,	
   tomando	
   el	
   asunto	
   por	
   el	
   lado	
   de	
   la	
   pura	
   conjetura	
   casi	
  

silogística:	
   ¿No	
   debería	
   llamarnos	
   la	
   atención	
   el	
   gran	
   éxito	
   de	
   este	
   tipo	
   de	
  

teorías	
   y	
   prácticas	
   en	
   una	
   sociedad	
   concentrada	
   en	
   la	
   desmaterialización?	
  

Por	
  supuesto	
  que	
  cuando	
  digo	
  éxito	
  estoy	
  lejos	
  de	
  pensar	
  en	
  salas	
  de	
  teatro	
  o	
  

danza	
   llenas	
   o	
   en	
   el	
   reconocimiento	
   masivo	
   de	
   performers,	
   coreógrafos	
   o	
  

directores,	
   sino	
  más	
  bien	
  me	
  refiero	
  a	
   la	
  penetración	
  y	
  aceptación	
  de	
  dicho	
  

modelo	
  por	
  parte	
  del	
  propio	
  campo	
  artístico	
  y	
  escénico.	
  	
  

	
  

Decía	
   que	
   debería	
   llamarnos	
   la	
   atención	
   porque	
   no	
   sólo	
   nos	
   obliga	
   a	
  

preguntarnos	
   por	
   la	
   naturaleza	
   de	
   lo	
   escénico	
   sino	
   también	
   por	
   su	
  

supervivencia	
   y	
   función	
   en	
   el	
   contexto	
   de	
   una	
   sociedad	
   con	
   estas	
  

características.	
   En	
   este	
   sentido	
   lo	
   escénico	
   aparecería	
   como	
   el	
   lugar	
   de	
   los	
  

“cuerpos	
  pesados”	
  -­‐o	
  en	
  muchos	
  sentido	
  el	
  lugar	
  de	
  “el	
  cuerpo”-­‐,	
  el	
  lugar	
  de	
  

una	
  cierta	
  “materialidad	
  de	
  la	
  comunicación”,	
  tal	
  como	
  diría	
  Lehmann,	
  frente	
  

a	
   una	
   sociedad	
   donde	
   aquella	
   comunicación	
   es	
   una	
   cuestión	
   cada	
   vez	
  más	
  

virtual,	
  mediada	
  por	
  máquinas	
  que	
  nos	
  hacen	
  olvidar	
  su	
  carácter	
  material.	
  Y	
  

entonces,	
  nuevamente,	
  se	
  impone	
  la	
  pregunta	
  por	
  la	
  función	
  que	
  tendría	
  esta	
  

fijación	
  con	
  la	
  presencia	
  -­‐y	
  con	
  el	
  cuerpo-­‐.	
  En	
  este	
  sentido	
  creo	
  que	
  hay	
  una	
  

cierta	
  inquietud	
  que	
  ha	
  recorrido	
  el	
  siglo	
  XX	
  en	
  relación	
  con	
  estas	
  cuestiones	
  

y	
   que	
   nos	
   puede	
   orientar	
   para	
   pensar	
   el	
   asunto;	
   dicha	
   inquietud	
   sería	
   la	
  

pregunta	
   por	
   el	
   coeficiente	
   crítico,	
   transformador	
   y	
   político	
   del	
  



Fronteras	
  invisibles	
  |	
  38	
  
	
  
	
  
	
  
acontecimiento	
  escénico;	
  de	
  Brecht	
  y	
  Artaud	
  al	
  grupo	
  peruano	
  Yuyachkani	
  o	
  

al	
  Teatro	
  la	
  Mala	
  Clase	
  en	
  Chile,	
  del	
  Judson	
  Dance	
  Theater	
  a	
  Xavier	
  Le	
  Roy	
  o	
  al	
  

colectivo	
  chileno	
  La	
  Vitrina,	
  se	
  podría	
  rastrear	
  una	
  inquietud,	
  más	
  que	
  por	
  la	
  

presencia,	
  por	
  la	
  experiencia	
  escénica	
  y	
  por	
  cómo	
  esta	
  experiencia	
  permitiría	
  

generar	
   una	
   transformación	
   de	
   quienes	
   comparten	
   el	
   acontecimiento	
  

escénico	
  en	
  función	
  de	
  permitirles	
  reflexionar	
  y	
  accionar	
  en	
  el	
  entorno	
  social	
  

en	
  el	
  cual	
  se	
  desarrollan.	
  

	
  

En	
  este	
  sentido,	
  gran	
  parte	
  de	
  aquel	
  desarrollo	
  teórico	
  que	
  describía	
  hace	
  un	
  

momento	
  insiste	
  en	
  un	
  modo	
  de	
  comprensión	
  de	
  la	
  experiencia	
  supeditado	
  a	
  

la	
  presencia,	
   la	
  cual	
  es	
  entendida	
  como	
  una	
  mera	
  superposición	
  espacial	
  de	
  

los	
  cuerpos.	
  Este	
  enfoque,	
  a	
  mi	
   juicio,	
  elimina	
  el	
  potencial	
   crítico	
  contenido	
  

en	
   el	
   problema	
   de	
   la	
   experiencia	
   tal	
   como	
   lo	
   trabajó	
   la	
   reflexión	
   estética	
  

moderna53	
  -­‐desde	
  mediados	
  del	
  siglo	
  XVIII	
  en	
  adelante-­‐	
  y	
   la	
  propia	
  práctica	
  

artística	
  desde	
  fines	
  del	
  siglo	
  XVIII,	
  momento	
  en	
  el	
  que	
  aquella	
  se	
  configura	
  

como	
   una	
   serie	
   de	
   operaciones	
   que	
   ya	
   no	
   tienen	
   sólo	
   que	
   ver	
   con	
   un	
  

conocimiento	
  técnico	
  material	
  vinculado	
  a	
  la	
  construcción	
  de	
  un	
  objeto,	
  sino	
  

con	
   toda	
   una	
   serie	
   de	
   cuestiones	
   relacionadas	
   con	
   el	
   problema	
  mismo	
   del	
  

conocer,	
   problemas	
   que	
   todavía	
   pueden	
   ser	
   claramente	
   leídos	
   en	
   la	
  

producción	
  de	
  aquellos	
  creadores	
  de	
  principios	
  del	
  siglo	
  XX	
  que	
  mencionaba	
  

más	
   arriba.	
   A	
   riesgo	
   de	
   desviarme	
   del	
   tema	
   propiamente	
   escénico	
   -­‐y	
   de	
  

extenderme	
   demasiado-­‐	
  me	
   parece	
   pertinente	
   revisar	
   un	
   poco	
  mejor	
   estos	
  

problemas	
   en	
   torno	
   a	
   la	
   noción	
   de	
   experiencia	
   en	
   la	
   modernidad	
   para,	
   a	
  

partir	
  de	
  ello,	
  volver	
  sobre	
  el	
  asunto	
  escénico	
  y	
  proponer	
  algunas	
  reflexiones.	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
53	
  A	
  propósito	
  de	
  los	
  avatares	
  y	
  malos	
  entendidos	
  en	
  torno	
  al	
  término	
  "moderno"	
  ya	
  señalados	
  
en	
  la	
  introducción	
  de	
  este	
  mismo	
  libro,	
  me	
  parece	
  necesario	
  aclarar	
  que	
  la	
  utilización	
  que	
  haré	
  
en	
   este	
   artículo	
   de	
   aquella	
   categoría	
   se	
   vincula	
  más	
   con	
   la	
   consideración	
   filosófica	
   de	
   dicho	
  
término	
  que	
  con	
  la	
  utilización	
  estilística	
  que	
  hacen	
  de	
  él	
  autores	
  como	
  Greenberg	
  y	
  otros.	
  En	
  
este	
  sentido	
  comprenderé	
  por	
  "moderna"	
  toda	
  aquella	
  transformación	
  epistémica	
  iniciada	
  con	
  
el	
  pensamiento	
  de	
  Descartes	
  y	
  asentada	
  a	
  fines	
  del	
  siglo	
  XVIII	
  que	
  involucrará,	
  evidentemente,	
  
una	
   transformación	
   en	
   las	
   prácticas	
   sociales	
   que	
   será	
   evidente	
   a	
   partir	
   del	
   siglo	
   XIX.	
   Cf.	
  
HOBSBAWM,	
   Eric,	
   La	
   era	
   de	
   la	
   revolución,	
   1789-­‐1848,	
   Ed.	
   Crítica,	
   Barcelona	
   1997.	
  	
  
HOBSBAWM,	
  Eric,	
  La	
  era	
  del	
  capital,	
  1848-­‐1875,	
  Ed.	
  Crítica,	
  Barcelona	
  1998.	
  HOBSBAWM,	
  Eric,	
  
La	
  era	
  del	
  imperio,	
  1875-­‐1914,	
  Planeta,	
  Barcelona	
  1998.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  39	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

Experiencia	
  y	
  modernidad	
  
	
  

Pues	
  así	
   como	
   fue	
  privado	
  de	
   su	
  biografía,	
  al	
  hombre	
   contemporáneo	
   se	
   le	
  ha	
  

expropiado	
   su	
   experiencia:	
   más	
   bien	
   la	
   incapacidad	
   de	
   tener	
   y	
   transmitir	
  

experiencias	
   quizás	
   sea	
   uno	
   de	
   los	
   pocos	
   datos	
   ciertos	
   de	
   que	
   dispone	
   sobre	
   sí	
  

mismo54.	
  

Giorgio	
  Agamben	
  

	
  

	
  

El	
   25	
   de	
   julio	
   del	
   2009	
   murió	
   en	
   Somerset,	
   Inglaterra,	
   Henry	
   John	
  

Patch,	
  más	
   conocido	
   como	
   Harry	
   Patch,	
   el	
   último	
   de	
   los	
   sobrevivientes	
   de	
  

aquel	
   infierno	
   de	
   sangre	
   y	
   fango	
   que	
   fueron	
   las	
   trincheras	
   de	
   la	
   primera	
  

guerra	
   mundial.	
   En	
   alguno	
   de	
   sus	
   relatos	
   sobre	
   la	
   experiencia	
   de	
   las	
  

trincheras	
  mencionaba	
  los	
  fusilamientos	
  de	
  “cobardes”	
  que	
  se	
  iban	
  haciendo	
  

cada	
  vez	
  más	
  frecuentes	
  en	
  ambos	
  bandos	
  a	
  medida	
  que	
  la	
  guerra	
  avanzaba;	
  

se	
   trataba	
   de	
   soldados	
   que	
   ignoraban	
   por	
   completo	
   las	
   órdenes	
   de	
   sus	
  

oficiales	
  permaneciendo	
  sentados	
  en	
  las	
  trincheras	
  o	
  bunkers	
  mirando	
  hacia	
  

la	
  nada,	
  muchas	
  veces	
   incluso	
  sonriendo	
  a	
  pesar	
  del	
   intenso	
   fuego	
  enemigo	
  

que	
  los	
  asediaba.	
  Los	
  soldados	
  sabían	
  que	
  no	
  se	
  trataba	
  de	
  cobardes.	
  Con	
  el	
  

pasar	
   de	
   los	
   meses	
   los	
   diferentes	
   altos	
   mandos	
   también	
   lo	
   reconocieron	
  

catalogándolos	
  como	
  enfermos	
  de	
  guerra,	
  prontamente	
  surgirían	
  nombres	
  en	
  

todos	
  los	
  bandos	
  para	
  esta	
  nueva	
  enfermedad;	
  Kriegszitterer	
  en	
  los	
  alemanes,	
  

obusite	
   en	
   los	
   franceses,	
   Shell-­‐shock	
   en	
   los	
   ingleses.	
   En	
   las	
   trincheras	
   se	
  

conocería	
  como	
   la	
  mirada	
  de	
  las	
  mil	
  yardas,	
   la	
  mirada	
  de	
  aquellos	
  que	
  ya	
  no	
  

experimentaban	
   el	
   horror	
   que	
   los	
   rodeaba,	
   de	
   aquellos	
   que	
   naufragaban	
   a	
  

una	
  distancia	
  insalvable	
  y	
  que	
  desde	
  allá,	
  desde	
  aquel	
  otro	
  extremo,	
  lo	
  único	
  

que	
  podían	
  transmitir	
  era	
  la	
  imposibilidad	
  de	
  comunicarse	
  con	
  lo	
  que	
  tenían	
  

a	
   su	
  alrededor,	
   era	
   la	
  mirada	
  de	
  esos	
   individuos	
  que	
  no	
  podían	
  apropiar	
   lo	
  

que	
   sucedía	
   en	
   torno	
   a	
   ellos	
   ni	
   tampoco	
   podían	
   comunicar	
   nada	
   de	
   lo	
   que	
  

sucedía	
  dentro	
  de	
  ellos.	
  	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
54	
  AGAMBEN,	
  Giorgio,	
  Infancia	
  e	
  historia,	
  Adriana	
  Hidalgo,	
  Buenos	
  Aires,	
  2007,	
  p.	
  7.	
  



Fronteras	
  invisibles	
  |	
  40	
  
	
  
	
  
	
  
Unos	
   años	
  más	
   tarde,	
   en	
   1933,	
  Walter	
   Benjamin	
   pondría	
   atención	
   en	
   esta	
  

relación	
  entre	
  los	
  horrores	
  de	
  la	
  guerra	
  y	
  lo	
  que	
  él	
  llamaría	
  una	
  “pobreza	
  de	
  

la	
   experiencia”	
   del	
   mundo	
   contemporáneo,	
   lo	
   extremo	
   de	
   las	
   vivencias	
   no	
  

enriquecía	
  a	
  los	
  sujetos,	
  al	
  contrario,	
  los	
  vaciaba,	
  esas	
  vivencias	
  no	
  permitían	
  

su	
  apropiación	
  y	
  devolvían	
  autómatas	
  que	
  no	
  tenían	
  nada	
  para	
  compartir:	
  	
  

	
  

La	
  cosa	
  está	
  clara	
  -­‐dice	
  Benjamin-­‐	
   la	
  cotización	
  de	
   la	
  experiencia	
  

ha	
  bajado	
  y	
  precisamente	
  en	
  una	
  generación	
  que	
  de	
  1914	
  a	
  1918	
  

ha	
   tenido	
   una	
   de	
   las	
   experiencias	
   más	
   atroces	
   de	
   la	
   historia	
  

universal.	
  Lo	
  cual	
  no	
  es	
  quizás	
  tan	
  raro	
  como	
  parece.	
  Entonces	
  se	
  

pudo	
  constatar	
  que	
  las	
  gentes	
  regresaban	
  enmudecidas	
  del	
  campo	
  

de	
   batalla.	
   No	
   más	
   ricas,	
   sino	
   más	
   pobres	
   en	
   experiencias	
  

compartibles.	
   Y	
   lo	
   que	
   diez	
   años	
   después	
   se	
   derramó	
   en	
   la	
  

avalancha	
   de	
   libros	
   sobre	
   la	
   guerra	
   era	
   todo	
  menos	
   experiencia	
  

que	
  mana	
  de	
  boca	
  a	
  oído.	
  No,	
  raro	
  no	
  era.	
  Porque	
  jamás	
  ha	
  habido	
  

experiencias	
  tan	
  desmentidas	
  como	
  las	
  estratégicas	
  por	
  la	
  guerra	
  

de	
  trincheras,	
  las	
  económicas	
  por	
  la	
  inflación,	
  las	
  corporales	
  por	
  el	
  

hambre,	
  las	
  morales	
  por	
  el	
  tirano.	
  Una	
  generación	
  que	
  había	
  ido	
  a	
  

la	
   escuela	
   en	
   tranvía	
   tirado	
   por	
   caballos,	
   estaba	
   parada	
   bajo	
   el	
  

cielo	
  en	
  un	
  paisaje	
  en	
  el	
  cual	
  solamente	
  las	
  nubes	
  seguían	
  siendo	
  

iguales	
   y	
   en	
   cuyo	
   centro,	
   en	
   un	
   campo	
   de	
   fuerzas	
   de	
   corrientes	
  

destructivas	
   y	
   explosiones,	
   estaba	
   el	
   frágil	
   y	
   minúsculo	
   cuerpo	
  

humano.55	
  

	
  

Pero	
   ya	
   acercándonos	
   hacia	
   finales	
   del	
   siglo	
   XX	
   estaría	
   claro	
   que	
   aquel	
  

entumecimiento	
   de	
   la	
   capacidad	
   de	
   experimentar	
   no	
   requeriría	
   del	
  

espectáculo	
   atroz	
   de	
   la	
   guerra,	
   no	
   sólo	
   la	
   vivencia	
   extrema	
   del	
   horror	
  

devolvía	
  autómatas.	
  La	
  vida	
  cotidiana	
  en	
  una	
  ciudad	
  cualquiera	
  era	
  suficiente	
  

para	
   la	
  atrofia	
  de	
   la	
  experiencia,	
   tal	
   como	
  reconoce	
  Giorgio	
  Agamben	
  en	
  su	
  

texto	
  de	
  1978,	
  Infancia	
  e	
  Historia:	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
55	
  BENJAMIN,	
  Walter,	
  “Experiencia	
  y	
  pobreza”,	
  Discursos	
  interrumpidos	
  I,	
  Taurus,	
  Buenos	
  Aires,	
  
1989,	
  pp.	
  166-­‐167.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  41	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

	
  

	
  Sin	
  embargo	
  hoy	
  sabemos	
  que	
  para	
  efectuar	
  la	
  destrucción	
  de	
  la	
  

experiencia	
   no	
   se	
   necesita	
   en	
   absoluto	
   de	
   una	
   catástrofe	
   y	
   que	
  

para	
  ello	
  basta	
  perfectamente	
  con	
  la	
  pacífica	
  existencia	
  cotidiana	
  

en	
  una	
  gran	
   ciudad.	
  Pues	
   la	
   jornada	
  del	
  hombre	
   contemporáneo	
  

ya	
   casi	
   no	
   contiene	
   nada	
   que	
   todavía	
   pueda	
   traducirse	
   en	
  

experiencia:	
   ni	
   la	
   lectura	
   del	
   diario,	
   tan	
   rica	
   en	
   noticias	
   que	
   lo	
  

contemplan	
  desde	
  una	
   insalvable	
   lejanía,	
  ni	
   los	
  minutos	
  pasados	
  

al	
  volante	
  de	
  un	
  auto	
  en	
  un	
  embotellamiento;	
   tampoco	
  el	
  viaje	
  a	
  

los	
  infiernos	
  de	
  los	
  trenes	
  del	
  subterráneo,	
  ni	
  la	
  manifestación	
  que	
  

de	
   improviso	
   bloquea	
   la	
   calle,	
   ni	
   la	
   niebla	
   de	
   los	
   gases	
  

lacrimógenos	
   que	
   se	
   disipa	
   lentamente	
   entre	
   los	
   edificios	
   del	
  

centro,	
  ni	
  siquiera	
  los	
  breves	
  disparos	
  de	
  un	
  revólver	
  retumbando	
  

en	
   alguna	
   parte;	
   tampoco	
   la	
   cola	
   frente	
   a	
   las	
   ventanillas	
   de	
   una	
  

oficina	
   o	
   la	
   visita	
   al	
   país	
   de	
   Jauja	
   del	
   supermercado,	
   ni	
   los	
  

momentos	
  eternos	
  de	
  muda	
  promiscuidad	
  con	
  desconocidos	
  en	
  el	
  

ascensor	
  o	
  en	
  el	
  ómnibus.	
  El	
  hombre	
  moderno	
  vuelve	
  a	
  la	
  noche	
  a	
  

su	
  casa	
  extenuado	
  por	
  un	
  fárrago	
  de	
  acontecimientos	
  -­‐divertidos	
  

o	
   tediosos,	
   insólitos	
   o	
   comunes,	
   atroces	
   o	
   placenteros-­‐	
   sin	
   que	
  

ninguno	
  de	
  ellos	
  se	
  haya	
  convertido	
  en	
  experiencia.56	
  

	
  

Esta	
  paulatina	
  devastación	
  -­‐y	
  a	
  la	
  larga	
  imposibilidad-­‐	
  de	
  la	
  experiencia	
  en	
  el	
  

mundo	
  contemporáneo	
  deja	
  ver	
  una	
  de	
  las	
  aristas	
  quizás	
  más	
  problemáticas	
  

y	
   contradictorias	
   de	
   la	
   dialéctica	
   moderna;	
   la	
   progresiva	
   consolidación	
   de	
  

cierto	
  modelo	
  de	
  conocimiento	
  propio	
  de	
  la	
  modernidad	
  -­‐al	
  cual	
  podríamos	
  

denominar	
  como	
  conocimiento	
  ilustrado57-­‐	
  ha	
  llevado	
  a	
  la	
  aniquilación	
  de	
  uno	
  

de	
  los	
  máximos	
  logros	
  de	
  la	
  propia	
  modernidad:	
  el	
  sujeto.	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
56	
  AGAMBEN,	
  Infancia…	
  op.	
  cit,	
  p.	
  8.	
  
57	
  Teniendo	
  presente	
  todos	
  los	
  ecos	
  filosóficos	
  que	
  mueve	
  este	
  término,	
  desde	
  Kant	
  a	
  Foucault	
  
pasando	
  por	
  Hegel	
  y	
  Adorno/Horkheimer.	
  



Fronteras	
  invisibles	
  |	
  42	
  
	
  
	
  
	
  
De	
   alguna	
   manera	
   se	
   podría	
   afirmar	
   que	
   el	
   proceso	
   de	
   expropiación	
   de	
   la	
  

experiencia	
  es	
  un	
  proceso	
  que	
  está	
  en	
  la	
  base	
  del	
  desarrollo	
  de	
  la	
  modernidad	
  

-­‐al	
  menos	
  de	
  uno	
  de	
  sus	
  aspectos-­‐	
  y	
  que	
  determina	
  el	
  valor	
  y	
  la	
  operatividad	
  

de	
  los	
  saberes	
  al	
  interior	
  de	
  ella	
  y,	
  en	
  eso,	
  configura	
  un	
  nuevo	
  mapa	
  cultural	
  y	
  

epistemológico;	
  la	
  generación	
  y	
  diferenciación	
  entre	
  las	
  disciplinas	
  artística	
  y	
  

científica,	
   por	
   ejemplo,	
   sus	
   dominios	
   particulares,	
   sus	
   campos	
   de	
   acción,	
   el	
  

lugar	
  social	
  que	
   les	
  corresponde	
  a	
  cada	
  cual,	
   toda	
   la	
  gama	
  de	
  distinciones	
  y	
  

todos	
   los	
   juegos	
   de	
   imitaciones	
   entre	
   ambas	
   pasarán	
  por	
   aquella	
   paulatina	
  

transformación	
  y	
   recualificación	
  del	
   concepto	
  de	
  experiencia	
   en	
   el	
   contexto	
  

de	
   la	
   episteme	
   moderna.	
   Dicha	
   recualificación	
   subsumirá	
   a	
   la	
   vieja	
  

experiencia	
  en	
  el	
  primado	
  de	
  lo	
  técnico	
  transformando	
  todo	
  saber	
  válido	
  en	
  

aquello	
   que	
   responde	
   sólo	
   a	
   los	
   parámetros	
   de	
   la	
   objetividad	
   y	
   la	
  

operatividad.	
  	
  

	
  

Si	
   bien	
   la	
   experiencia,	
   o	
   más	
   bien	
   lo	
   experimental,	
   constituirá	
   una	
   de	
   las	
  

bases	
  retóricas	
  de	
   la	
  posibilidad	
  de	
  conocimiento	
  en	
   la	
  modernidad,	
  no	
  hay	
  

que	
  olvidar	
  que	
  el	
  gesto	
  que	
  funda	
  dicha	
  modernidad	
  es	
  la	
  total	
  desconfianza	
  

en	
   lo	
   perceptual;	
   la	
   duda	
   cartesiana	
   es,	
   antes	
   que	
   nada,	
   una	
   duda	
   sobre	
   la	
  

experiencia	
   -­‐particular	
   y	
   sensorial-­‐	
   como	
   lugar	
   del	
   conocimiento	
   y	
   no	
   hay	
  

que	
   ir	
  muy	
   lejos	
   en	
   las	
  Meditaciones	
  metafísicas58	
  para	
   darse	
   cuenta	
   que	
   la	
  

experiencia	
  perdería	
  su	
  estatuto	
  de	
  aval	
  del	
  conocimiento.	
  El	
  mismo	
  Francis	
  

Bacon	
   será	
   bastante	
   puntilloso	
   en	
   diferenciar	
   aquellas	
   experiencias	
   que	
   sí	
  

podían	
  fundamentar	
  el	
  conocimiento	
  de	
  aquellas	
  otras	
  que	
  no	
  eran	
  más	
  que	
  

caos	
   y	
   desorden,	
   lo	
   que	
   estaría	
   en	
   la	
   base	
   de	
   esta	
   distinción	
   sería	
   una	
  

objetivación	
   del	
   concepto	
   de	
   experiencia,	
   objetivación	
   que	
   permite	
   su	
  

operatividad	
  en	
  el	
  campo	
  de	
  la	
  ciencia.	
  La	
  experiencia,	
  señala	
  Bacon:	
  

	
  

Si	
   se	
   encuentra	
   espontáneamente,	
   se	
   llama	
   ‘caso’,	
   si	
   es	
  

expresamente	
  buscada	
  toma	
  el	
  nombre	
  de	
  ‘experimento’.	
  Pero	
  la	
  

experiencia	
   común	
   no	
   es	
   más	
   que	
   una	
   escoba	
   rota,	
   un	
  

proceder	
  a	
  tientas	
  como	
  quien	
  de	
  noche	
  fuera	
  merodeando	
  aquí	
  y	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
58	
  DESCARTES,	
  René,	
  Meditaciones	
  metafísicas,	
  Alfaguara,	
  Madrid,	
  1993.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  43	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

allá	
   con	
   la	
   esperanza	
   de	
   acertar	
   el	
   camino	
   justo,	
   cuando	
   sería	
  

mucho	
   más	
   útil	
   y	
   prudente	
   esperar	
   el	
   día,	
   encender	
   una	
   luz	
   y	
  

luego	
   dar	
   con	
   la	
   calle.	
   El	
   verdadero	
   orden	
   de	
   la	
   experiencia	
  

comienza	
   al	
   encender	
   la	
   luz;	
   después	
   se	
   alumbra	
   el	
   camino,	
  

empezando	
   por	
   la	
   experiencia	
   ordenada	
   y	
   madura,	
   y	
   no	
   por	
  

aquella	
  discontinua	
  y	
  enrevesada;	
  primero	
  deduce	
   los	
  axiomas	
  y	
  

luego	
  procede	
  con	
  nuevos	
  experimentos59.	
  	
  

	
  

Esta	
   objetivación	
   seguirá	
   su	
   camino	
   sacando	
   de	
   los	
   dominios	
   del	
   saber	
  

particular	
   y	
   vivencial	
   a	
   aquella	
   experiencia	
   que	
   puede	
   ser	
   garante	
   del	
  

conocimiento	
   y	
   arrojándola	
   directamente	
   al	
   corazón	
   de	
   lo	
   técnico;	
   la	
  

experiencia	
  en	
  la	
  ciencia	
  es	
  aquello	
  que	
  sucede	
  por	
  fuera	
  de	
  aquellos	
  que	
  la	
  

experimentan	
   y	
   que	
   requiere	
   poder	
   ser	
   registrada	
   objetivamente	
   por	
  

instrumentos	
   tecnológicos;	
   cámaras,	
   microscopios,	
   telescopios,	
   grabadoras,	
  

etcétera,	
   serán	
   las	
   únicas	
   capaces	
   de	
   aportar	
   las	
   pruebas	
   para	
   un	
  

conocimiento	
  válido	
  en	
  el	
  marco	
  de	
   la	
   ciencia	
  moderna.	
   Se	
  verifica,	
   en	
  este	
  

punto,	
  un	
  vuelco	
  desde	
  la	
  experiencia	
  -­‐entendida	
  como	
  la	
  vivencia	
  de	
  alguien	
  

particular	
  que	
  logra	
  extraer	
  de	
  un	
  acontecimiento	
  cualquiera	
  un	
  “saber	
  vital”,	
  

es	
   decir	
   un	
   saber	
   útil	
   para	
   la	
   vida-­‐	
   hacia	
   lo	
   experimental	
   -­‐entendido	
   como	
  

catalogación	
   cuantitativa	
   de	
   las	
   impresiones	
   sensibles	
   cuya	
   finalidad	
   es	
  

entender	
   la	
   naturaleza	
   para	
   dominarla-­‐.	
   Lo	
   fundamental	
   de	
   este	
  

desplazamiento	
  es	
  que,	
  a	
  pesar	
  de	
   la	
  retórica	
  de	
   la	
  ciencia	
  moderna	
  que	
  ha	
  

cooptado	
   para	
   sí	
   el	
   concepto	
   de	
  experiencia	
   a	
   través	
   de	
   lo	
   experimental,	
   el	
  

conocimiento	
   va	
   apareciendo	
   cada	
   vez	
   más	
   divorciado	
   de	
   la	
   vivencia.	
   Por	
  

otra	
   parte,	
   la	
   posibilidad	
   de	
   generar	
   un	
   sentido	
   para	
   la	
   vida,	
   un	
   saber	
   no	
  

atrapado	
  en	
  la	
  mezquina	
  necesidad	
  de	
  lo	
  fenoménico60,	
  sólo	
  podría	
  acontecer	
  

como	
  posibilidad	
  de	
  alguien	
  particular	
  que	
  es	
  capaz	
  de	
  llevar	
  lo	
  universal	
  a	
  la	
  

escala	
   individual	
   para	
  devolverlo	
   una	
   vez	
  más	
   a	
   lo	
   universal	
   sin	
   cerrarlo61,	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
59	
  BACON,	
  Francis,	
  citado	
  en	
  AGAMBEN,	
  Infancia…	
  op.	
  cit.,	
  pp.	
  13-­‐14.	
  Las	
  negritas	
  son	
  mías.	
  	
  
60	
  En	
  el	
  sentido	
  en	
  que	
  Kant	
  utiliza	
  el	
  término,	
  sobre	
  todo	
  en	
  su	
  primera	
  crítica.	
  
61	
  Siguiendo	
  con	
  Kant,	
   se	
  podría	
  decir	
  que,	
   justamente,	
  el	
   famoso	
  “juicio	
  reflexionante”	
  es	
  un	
  
saber	
  de	
  este	
  tipo,	
  pues	
  si	
  bien	
  es	
  un	
  juicio	
  con	
  validez	
  universal	
  no	
  está	
  determinado	
  por	
  lo	
  
universal	
  sino	
  reflexionado	
  en	
  lo	
  particular.	
  



Fronteras	
  invisibles	
  |	
  44	
  
	
  
	
  
	
  
manteniéndolo	
   en	
   una	
   permanente	
   tensión	
   que	
   requiera,	
   cada	
   vez,	
  

desentrelazar	
  dicho	
  saber	
  en	
  la	
  propia	
  vida:	
  	
  

	
  

Sabíamos	
   muy	
   bien	
   lo	
   que	
   era	
   la	
   experiencia	
   -­‐nos	
   dice	
  

nuevamente	
  Benjamin-­‐	
  los	
  mayores	
  se	
  la	
  habían	
  pasado	
  siempre	
  a	
  

los	
  más	
  jóvenes.	
  En	
  términos	
  breves,	
  con	
  la	
  autoridad	
  de	
  la	
  edad,	
  

en	
  proverbios;	
  prolijamente,	
  con	
  locuacidad,	
  en	
  historias;	
  a	
  veces	
  

como	
  una	
  narración	
  de	
  países	
  extraños,	
  junto	
  a	
  la	
  chimenea,	
  ante	
  

hijos	
  y	
  nietos.62	
  	
  

	
  

Y	
  en	
  otro	
  texto	
  agrega:	
  

	
  

Y	
  aunque	
  hoy	
  el	
  ‘saber	
  consejo’	
  nos	
  suene	
  pasado	
  de	
  moda,	
  eso	
  se	
  

debe	
  a	
   la	
  circunstancia	
  de	
  una	
  menguante	
  comunicabilidad	
  de	
   la	
  

experiencia.	
   Consecuentemente,	
   estamos	
  desasistidos	
  de	
   consejo	
  

tanto	
   en	
   lo	
   que	
   nos	
   concierne	
   a	
   nosotros	
   mismos	
   como	
   a	
   los	
  

demás.	
   El	
   consejo	
   no	
   es	
   tanto	
   la	
   respuesta	
   a	
   una	
   cuestión	
  

como	
   una	
   propuesta	
   referida	
   a	
   la	
   continuación	
   de	
   una	
  

historia	
  en	
  curso.	
  Para	
  procurárnoslo,	
  sería	
  ante	
  todo	
  necesario	
  

ser	
  capaces	
  de	
  narrarla.	
  (Sin	
  contar	
  con	
  que	
  el	
  ser	
  humano	
  sólo	
  se	
  

abre	
   a	
   un	
   consejo	
   en	
   la	
  medida	
   en	
   que	
   es	
   capaz	
   de	
   articular	
   su	
  

situación	
  en	
  palabras.)	
  El	
   consejo	
   es	
   sabiduría	
   entretejida	
  en	
   los	
  

materiales	
  de	
  la	
  vida	
  vivida.	
  El	
  arte	
  de	
  narrar	
  se	
  aproxima	
  a	
  su	
  fin,	
  

porque	
  el	
  aspecto	
  épico	
  de	
  la	
  verdad,	
  es	
  decir,	
  la	
  sabiduría,	
  se	
  está	
  

extinguiendo.63	
  

	
  

Aquella	
  Sabiduría,	
  en	
  tanto	
  “aspecto	
  épico	
  de	
  la	
  verdad”,	
  es	
  la	
  aceptación	
  de	
  

la	
   desmesura	
   de	
   aquella	
   verdad	
   en	
   relación	
   con	
   el	
   individuo	
   particular,	
   lo	
  

épico	
  en	
  el	
  sentido	
  que	
  ya	
  lo	
  trataba	
  Nietzsche	
  en	
  su	
  origen	
  de	
  la	
  tragedia	
  al	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
62	
  BENJAMIN,	
  “Experiencia	
  y…”,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  167.	
  
63	
  BENJAMIN,	
  Walter,	
   “El	
   narrador”,	
   Iluminaciones	
   IV.	
  Para	
  una	
   crítica	
  de	
   la	
   violencia	
   y	
  otros	
  
ensayos,	
  Taurus,	
  Madrid,	
  1999,	
  pp.	
  114-­‐115.	
  Las	
  negritas	
  son	
  mías.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  45	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

recordarnos	
   aquella	
   horrorosa	
   sabiduría	
   de	
   la	
   cual	
   Sileno	
   es	
   portador;	
   la	
  

consciencia	
  del	
  no	
  ser	
  que	
  sólo	
  puede	
  provenir	
  de	
  la	
  particularidad	
  del	
  ser,	
  de	
  

aquella	
  “vida	
  vivida”,	
  como	
  nos	
  dice	
  Benjamin64.	
  De	
  ahí	
  también	
  el	
  tradicional	
  

vínculo	
   entre	
   sabiduría	
   y	
   melancolía	
   que	
   ya	
   encontramos	
   en	
   Aristóteles	
  

cuando	
   señala:	
   “Διὰ	
   τί	
   πὰντες	
   ὅσοι	
   περιττοὶ	
   γεγόνασιν	
   ἄνδρες	
   ἤ	
   κατὰ	
  

φιλοσοφίαν	
  ἤ	
  πολιτικὴν	
  ἢ	
  ποίησιν	
  ἢ	
  τέχνας	
  φαίνονται	
  μελαψχολικοὶ	
  ὄντες”	
  

[¿Cómo	
  es	
  que	
  todos	
  quienes	
  sobresalen	
  en	
  la	
  filosofía,	
  la	
  política,	
  la	
  poesía	
  o	
  

el	
  arte	
  son	
  melancólicos?]65.	
  

	
  

Este	
   vínculo	
   entre	
   “saber	
   vital”	
   y	
  melancolía	
   está	
   determinado	
   por	
   aquella	
  

inconmensurabilidad	
   entre	
   lo	
   particular	
   y	
   lo	
   universal,	
   por	
   aquel	
   precario	
  

equilibrio	
  entre	
  ser	
  y	
  no-­‐ser	
  en	
  el	
  que	
  se	
  juega	
  el	
  sentido	
  de	
  todo	
  saber:	
  

	
  

El	
  melancólico	
  se	
  halla	
  en	
   la	
   frontera	
  entre	
  el	
  ser	
  y	
  el	
  no-­‐ser:	
  así	
  

hemos	
   caracterizado	
   al	
   adivino	
   y	
   al	
   loco	
   y	
   así	
   caracterizamos	
  

también	
   al	
   héroe	
   melancólico.	
   El	
   caso	
   de	
   Belerofonte,	
   sin	
  

embargo,	
   demuestra	
   que	
   esta	
   situación	
   límite	
   proporciona	
   al	
  

melancólico	
   saber,	
   comprensión	
   y	
   sabiduría.	
   Ahora	
   bien,	
   si	
  

relacionamos	
  esto	
  con	
  lo	
  dicho	
  sobre	
  el	
  adivino,	
  así	
  como	
  sobre	
  la	
  

locura	
   originada	
  por	
   los	
   dioses,	
   podremos	
   considerar	
   este	
   saber	
  

más	
  profundo	
  y	
  hasta	
  encontrar	
  en	
  él	
  el	
  origen	
  de	
  la	
  filosofía.66	
  

	
  

La	
  sabiduría	
  de	
  la	
  cual	
  se	
  habla	
  no	
  puede	
  ser	
  objetivada	
  en	
  datos	
  pues	
  es	
  un	
  

saber	
   que	
   requiere	
   ser	
   vivenciado,	
   una	
   búsqueda	
   permanente	
   cuyo	
   único	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
64	
  Recordemos	
   que	
   en	
   El	
   origen	
   de	
   la	
   Tragedia	
   Nietzsche	
   refiere	
   la	
   siguiente	
   leyenda	
   sobre	
  
Midas	
  y	
  Sileno:	
   “Según	
   la	
  antigua	
   leyenda,	
  el	
   rey	
  Midas	
  persiguió	
  durante	
   largo	
   tiempo	
  en	
  el	
  
bosque,	
   sin	
   poder	
   alcanzarle,	
   al	
   viejo	
   Sileno,	
   compañero	
   de	
   Dionisio.	
   Cuando	
   al	
   fin	
   logró	
  
apoderarse	
  de	
  él,	
  el	
   rey	
   le	
  preguntó	
  qué	
  cosa	
  debía	
  el	
  hombre	
  preferir	
  a	
   toda	
  otra	
  y	
  estimar	
  
por	
  encima	
  de	
  todas.	
  Inmóvil	
  y	
  obstinado,	
  el	
  demonio	
  (Daimon)	
  permanecía	
  mudo,	
  hasta	
  que	
  
por	
   fin,	
  obligado	
  por	
  su	
  vencedor,	
  se	
  echó	
  a	
  reír	
  y	
  pronunció	
  estas	
  palabras:	
   ‘Raza	
  efímera	
  y	
  
miserable,	
  hijos	
  del	
  azar	
  y	
  del	
  dolor	
  ¿Por	
  qué	
  me	
  fuerzas	
  a	
  revelarte	
  lo	
  que	
  más	
  te	
  valiera	
  no	
  
conocer?	
  Lo	
  que	
  debes	
  preferir	
  a	
  todo	
  es,	
  para	
  ti,	
  lo	
  imposible:	
  Es	
  no	
  haber	
  nacido,	
  no	
  ser,	
  ser	
  
la	
  nada.	
   Pero	
   después	
   de	
   esto,	
   lo	
  mejor	
   que	
   puedes	
   desear	
   es...	
  morir	
   pronto’”.	
   NIETZSCHE,	
  
Friedrich,	
  El	
  orígen	
  de	
  la	
  tragedia,	
  Espasa	
  Calpe,	
  Madrid,	
  2000,	
  p.	
  64.	
  
65 	
  Citado	
   por	
   FÖLDÉNYI,	
   László,	
   Melancolía,	
   Círculo	
   de	
   Lectores	
   /	
   Galaxia	
   Gutenberg,	
  
Barcelona,	
  2008,	
  p.	
  15.	
  
66	
  Ibíd.,	
  p.	
  36.	
  



Fronteras	
  invisibles	
  |	
  46	
  
	
  
	
  
	
  
objetivo	
  es	
  estar	
  siempre	
  aconteciendo67.	
  De	
  este	
  modo	
  cualquier	
  posibilidad	
  

de	
  cierre	
  normativo	
  del	
  saber	
  es	
  siempre	
  una	
  ilusión.	
  Pero	
  es	
  justamente	
  en	
  

este	
   punto	
   en	
   el	
   cual	
   se	
   instala	
   el	
   drama	
   epistemológico	
   de	
   la	
  modernidad	
  

pues	
   la	
   nueva	
   scientia	
   experimentalis,	
   que	
   vendría	
   a	
   ser	
   el	
   paradigma	
   del	
  

conocimiento	
   y	
   del	
   saber	
   moderno,	
   requiere	
   una	
   certeza	
   que	
   le	
   permita	
  

ordenar	
   el	
   conocimiento	
   adquirido	
   y	
   operar	
   con	
   él	
   en	
   la	
   materia,	
   dicha	
  

certeza	
   es	
   incompatible	
   con	
   aquella	
   tensión	
   recién	
   señalada	
   que	
   abre	
   la	
  

posibilidad	
  a	
  la	
  experiencia.	
  	
  

	
  

El	
   conocimiento	
   emanado	
   de	
   aquellas	
   experiencias	
   de	
   la	
   vida	
   vivida,	
   como	
  

diría	
  Benjamin,	
  es	
  un	
  conocimiento	
  que	
  en	
  ningún	
  caso	
  puede	
  fundamentar	
  la	
  

ciencia	
   moderna	
   produciendo,	
   por	
   lo	
   tanto,	
   un	
   hiato	
   entre	
   conocimientos	
  

válidos	
   socialmente	
   y	
   experiencia.	
   La	
   experiencia	
   sobrepasa	
   a	
   la	
  

comprensión.	
  Comprender	
  sería	
  aquí	
  un	
  delimitar,	
  un	
  ceñir	
  definitivamente	
  

lo	
  característico	
  de	
  algo;	
  en	
  cambio	
  en	
  la	
  experiencia	
  ese	
  algo	
  siempre	
  se	
  nos	
  

escapa,	
   nunca	
   logramos	
   cogerlo	
   del	
   todo	
   y	
   permanece	
   siempre	
   como	
  

incógnita,	
   pero	
   es,	
   justamente,	
   esa	
   fuga	
   lo	
   que	
   constituye	
   su	
   condición	
   de	
  

“apropiablidad”.	
  Experimentar,	
  en	
  su	
  sentido	
  experiencial	
  -­‐si	
  se	
  me	
  permite	
  el	
  

neologismo	
  para	
  referirme	
  a	
  aquella	
  experiencia	
  de	
  la	
  vida	
  vivida-­‐,	
  no	
  es	
  una	
  

posibilidad	
   del	
   entendimiento	
   ni	
   de	
   la	
   conciencia,	
   es	
   decir,	
   no	
   es	
   una	
  

posibilidad	
  del	
  yo,	
  pues	
  la	
  experiencia	
  sería	
  aquello	
  donde	
  la	
  conciencia	
  entra	
  

en	
   relación	
  con	
  eso	
  que	
  al	
  mismo	
   tiempo	
   la	
   constituye	
  y	
   la	
  desarticula	
   (¿El	
  

Ello?),	
  	
  instalándose	
  en	
  el	
  hiato	
  entre	
  lo	
  Uno	
  y	
  lo	
  Otro,	
  entre	
  la	
  identificación	
  y	
  

la	
  extrañeza;	
  aquella	
  experiencia	
  no	
  puede	
  darse	
  allí	
  donde	
  hay	
  una	
  completa	
  

desarticulación	
  de	
  lo	
  individual,	
  pues	
  la	
  experiencia	
  es	
  algo	
  que	
  finalmente	
  le	
  

sucede	
   a	
   un	
   alguien	
   particular,	
   un	
   yo,	
   pero	
   tampoco	
   puede	
   darse	
   en	
   la	
  

completa	
  individuación,	
  pues	
  el	
  yo	
  identificado	
  por	
  completo	
  con	
  sus	
  límites,	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
67	
  En	
   las	
   leyendas	
   premodernas	
   estás	
   búsquedas	
   son	
   arquetípicas	
   y	
   están	
   presentes	
   en	
  
múltiples	
   culturas.	
   La	
   leyenda	
   medieval	
   sobre	
   la	
   búsqueda	
   del	
   grial,	
   cuyo	
   objetivo	
   es	
   la	
  
transformación	
   generada	
   por	
   la	
   propia	
   búsqueda;	
   o	
   la	
   leyenda	
   persa	
   en	
   la	
   cual	
   los	
   pájaros	
  
buscan	
  a	
  su	
  rey,	
  el	
  Simurg,	
  para	
  darse	
  cuenta,	
  finalmente,	
  que	
  los	
  30	
  que	
  han	
  sobrevivido	
  a	
  la	
  
aventura	
   son	
   el	
   Simurg	
   a	
   raíz	
   del	
   mismo	
   viaje	
   realizado;	
   la	
   propia	
   búsqueda	
   de	
   la	
   piedra	
  
filosofal	
   en	
   la	
   alquimia	
   tanto	
  oriental	
   como	
  occidental;	
   son	
  apenas	
  algunos	
  ejemplos	
  de	
  esta	
  
manera	
  de	
  comprender	
  la	
  sabiduría.	
  	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  47	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

es	
   decir	
   la	
   conciencia,	
   es	
   inmediato	
   a	
   sí,	
   no	
   tiene	
   un	
   “afuera”,	
   una	
  

externalidad,	
   y	
   por	
   lo	
   tanto	
   no	
   puede	
   ser	
   penetrado	
   por	
   lo	
   Otro.	
   La	
  

experiencia	
   parece	
   requerir	
   una	
   relación	
   con	
   lo	
   Otro,	
   requerimos	
   ser	
  

sorprendidos	
  por	
  lo	
  inesperado	
  y	
  al	
  mismo	
  tiempo	
  reconocerlo	
  como	
  propio,	
  

de	
  ahí	
  la	
  necesidad	
  del	
  cuerpo	
  y	
  lo	
  sensorial:	
  Sin	
  cuerpo	
  no	
  hay	
  experiencia68	
  

	
  

El	
   problema	
   en	
   este	
   punto	
   es	
   que	
   si	
   bien	
   las	
   ciencias	
   naturales	
   permiten	
  

operar	
   con	
   lo	
   conocido	
  en	
  ningún	
  caso	
  garantizan	
   la	
  posibilidad	
  de	
  otorgar	
  

sentido	
  a	
  dicho	
  conocimiento.	
  En	
  el	
  otro	
  extremo,	
   la	
  experiencia,	
  entendida	
  

como	
  una	
  posibilidad	
  del	
   sujeto,	
   será	
  aquello	
  que	
   le	
  permita	
  a	
  dicho	
  sujeto	
  

apropiarse	
  los	
  acontecimientos	
  y	
  volverlos	
  significativos,	
  es	
  decir	
  otorgarles	
  

un	
  sentido	
  para	
  la	
  vida,	
  pero	
  dicha	
  experiencia	
  ya	
  no	
  podrá	
  ser	
  garante	
  de	
  un	
  

conocimiento	
   tal	
   como	
   es	
   exigido	
  por	
   el	
   contexto	
  moderno.	
   La	
   tensión	
  que	
  

pone	
   en	
   marcha	
   la	
   modernidad	
   desde	
   sus	
   inicios	
   está	
   vinculada	
   con	
   la	
  

aporética	
  relación	
  entre	
   lo	
  que	
  podríamos	
  señalar	
  como	
  sus	
  dos	
   logros	
  más	
  

emblemáticos;	
   la	
   Ciencia,	
   como	
   conocimiento	
   objetivo	
   de	
   la	
   naturaleza	
   que	
  

entraña	
   la	
   posibilidad	
   de	
   su	
   dominación	
   y	
   modificación,	
   y	
   el	
   sujeto,	
   como	
  

lugar	
   de	
   generación	
  de	
   sentido	
  para	
   el	
  mundo	
   y	
   figura	
   posibilitadora	
   de	
   la	
  

libertad.	
  En	
  función	
  de	
  esto	
  es	
  que	
  podríamos	
  aquí	
  pensar	
  al	
  arte,	
  entendido	
  

bajo	
  los	
  parámetros	
  de	
  la	
  estética,	
  como	
  aquello	
  que	
  se	
  viene	
  a	
  instalar	
  en	
  ese	
  

hiato	
  abierto	
  por	
  la	
  modernidad	
  entre	
  conocimiento	
  y	
  experiencia,	
  en	
  buenas	
  

cuentas,	
  la	
  propia	
  estética,	
  como	
  disciplina,	
  vendría	
  a	
  ser	
  el	
  momento	
  en	
  que	
  

culturalmente	
   se	
   toma	
   conciencia	
   de	
   aquel	
   hiato.	
   En	
   efecto,	
   tal	
   como	
   el	
  

propio	
  Baumgarten	
  lo	
  plantea,	
  la	
  estética	
  surge	
  de	
  la	
  necesidad	
  de	
  considerar	
  

científicamente	
   lo	
   sensible	
   o,	
   dicho	
   en	
   el	
   lenguaje	
   de	
   la	
   época,	
   lo	
   oscuro	
   y	
  

confuso.	
  Para	
  Baumgarten	
  la	
  necesidad	
  de	
  exploración	
  en	
  este	
  modo	
  de	
  saber	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
68 	
  El	
   hecho	
   de	
   que	
   el	
   cuerpo,	
   en	
   la	
   modernidad,	
   se	
   haya	
   ido	
   paulatinamente	
  
“instrumentalizando”	
  es	
  un	
  ejemplo	
  de	
  este	
  problema.	
  En	
  el	
  marco	
  de	
  las	
  ciencias,	
  por	
  ejemplo,	
  
la	
   relación	
   entre	
   el	
   cuerpo	
   y	
   aquellos	
   instrumentos	
   que	
   permiten	
   objetivar	
   el	
   saber	
  
(telescopios,	
   microscopios,	
   cámaras,	
   etc.)	
   sería	
   ingenuo	
   pensarla	
   como	
   la	
   relación	
   entre	
   el	
  
cuerpo	
   y	
   sus	
   extensiones	
   sensoriales	
   (el	
   telescopio	
   extiende	
   el	
   ojo,	
   la	
   grabadora	
   extiende	
   el	
  
oído/memoria,	
  etc.)	
  pues	
  en	
  el	
  contexto	
  de	
  utilización	
  de	
  dicho	
   instrumental	
  es	
   	
  más	
  bien	
  el	
  
cuerpo	
   el	
   que	
   aparece	
   como	
   una	
   prolongación	
   de	
   aquellos	
   instrumentos	
   tal	
   como	
   Marx	
  
caracterizaría	
   la	
   relación	
  entre	
  máquina	
  y	
  cuerpo	
  en	
  el	
   sistema	
   industrial	
  o	
   como	
  Chaplin	
   la	
  
ilustraría	
  genialmente	
  en	
  Modern	
  Times.	
  



Fronteras	
  invisibles	
  |	
  48	
  
	
  
	
  
	
  
surge,	
  justamente,	
  de	
  un	
  estudio	
  meticuloso	
  de	
  la	
  Lógica	
  y	
  de	
  la	
  captación	
  de	
  

las	
  imposibilidades	
  de	
  ésta69:	
  

	
  

Cuando	
   los	
   antiguos	
   hablaban	
   del	
   mejoramiento	
   del	
  

entendimiento,	
   se	
   proponía	
   inmediatamente	
   a	
   la	
   lógica	
   como	
   el	
  

recurso	
   universal	
   que	
   debía	
   mejorar	
   el	
   entendimiento	
   en	
   su	
  

conjunto.	
  Sabemos	
  en	
  el	
  presente	
  que	
  el	
  conocimiento	
  sensible	
  es	
  

el	
   fundamento	
   del	
   conocimiento	
   distinto;	
   si,	
   por	
   lo	
   tanto,	
   el	
  

conocimiento	
   distinto	
   tuviese	
   que	
   ser	
   mejorado	
   por	
   completo,	
  

entonces	
  la	
  estética	
  debe	
  venir	
  en	
  ayuda	
  de	
  la	
  lógica.70	
  

	
  

Por	
  otra	
  parte,	
  al	
  calificar	
  a	
   la	
  estética	
  como	
  gnoseología,	
  en	
  aquella	
  famosa	
  

definición	
   que	
   da	
   de	
   ella	
   (“La	
   estética	
   [o	
   teoría	
   de	
   las	
   artes	
   liberales,	
  

gnoseología	
  inferior,	
  arte	
  del	
  bello	
  pensar,	
  arte	
  del	
  analogón	
  de	
  la	
  razón]	
  es	
  la	
  

ciencia	
   del	
   conocimiento	
   sensible”71),	
   está	
   proponiendo	
   lo	
   sensible,	
   quizás	
  

por	
   primera	
   vez	
   en	
   la	
   modernidad,	
   como	
   un	
   modo	
   de	
   conocimiento	
  

específico	
   y	
   no	
   dependiente	
   del	
   conocimiento	
   lógico,	
   incluso	
   aunque	
   lo	
  

califique	
   de	
   inferior	
   lo	
   está	
   dotando	
   de	
   una	
   especificidad	
   que	
   dicho	
  

conocimiento	
   no	
   posee	
   ni	
   siquiera	
   en	
   Kant,	
   pues	
   al	
   ser	
   gnoseología	
   lo	
  

sensible	
  no	
  es	
  sólo	
  una	
  fuente	
  para	
  el	
  conocimiento,	
  un	
  “material”	
  con	
  el	
  cual	
  

el	
   entendimiento	
   generará	
   el	
   saber	
   -­‐tal	
   como	
   lo	
   podemos	
   apreciar	
   en	
   la	
  

primera	
   crítica	
   kantiana-­‐	
   sino	
  que	
   es	
   saber	
   en	
   sí	
  mismo,	
   un	
   saber	
   tan	
   apto	
  

para	
   dar	
   cuenta	
   de	
   la	
   verdad	
   como	
   el	
   saber	
   lógico.	
   La	
   belleza	
   será,	
   para	
  

Baumgarten,	
   ese	
   modo	
   de	
   conocimiento	
   de	
   la	
   verdad	
   específico	
   de	
   lo	
  

sensible.	
  A	
  diferencia	
  de	
  Platón,	
  la	
  belleza	
  no	
  es	
  aquí	
  sólo	
  la	
  huella	
  sensible	
  de	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
69	
  En	
   su	
   texto	
   sobre	
   la	
  Filosofía	
  de	
   la	
   Ilustración,	
   Cassirer,	
   a	
   propósito	
   de	
   la	
   invención	
   de	
   la	
  
estética	
  por	
  Baumgarten,	
  señala	
  lo	
  siguiente:	
  “Cuando	
  Baumgarten	
  transita	
  por	
  el	
  campo	
  de	
  la	
  
lógica	
  y	
  recorre	
  todo	
  su	
  ámbito,	
  se	
  le	
  evidencia	
  la	
  necesidad	
  de	
  una	
  nueva	
  tarea.	
  Y	
  cuando,	
  para	
  
abordarla,	
  tiene	
  que	
  acudir	
  a	
  sus	
  premisas	
  intelectuales,	
  se	
  le	
  hace	
  patente	
  Ia	
  condicionalidad	
  
de	
  estas	
  premisas.	
  Así	
   se	
  destaca	
   la	
  estética	
  de	
   la	
   lógica,	
  pero	
  al	
  mismo	
   tiempo	
  descubre	
   los	
  
límites	
  inmanentes	
  de	
  la	
  lógica	
  académica	
  tradicional.”	
  Y	
  más	
  adelante	
  agregará	
  “Al	
  'excelente	
  
analítico'	
  que	
  es	
  Baumgarten	
  le	
  está	
  muy	
  distante	
  la	
  contradicción	
  lógica	
  de	
  un	
  conocimiento	
  
confuso	
  y	
  oscuro,	
  pues	
   lo	
  que	
  busca	
  y	
  pide	
  es	
  un	
  conocimiento	
  de	
   lo	
  oscuro,	
  de	
   lo	
   confuso.”	
  
CASSIRER,	
  Ernst,	
  Filosofía	
  de	
  la	
  Ilustración,	
  FCE,	
  Madrid,	
  1993,	
  pp.	
  370	
  y	
  372	
  respectivamente.	
  
70	
  BAUMGARTEN,	
  Alexander,	
  Curso	
  sobre	
  la	
  Estética,	
  trad.	
  de	
  Gabriel	
  Castillo	
  Fadic,	
  no	
  editada.	
  
71	
  Ibíd.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  49	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

la	
  idea	
  verdadera,	
  sino	
  la	
  única	
  forma	
  posible	
  de	
  manifestación	
  de	
  la	
  verdad	
  

en	
  ciertas	
  porciones	
  del	
  mundo,	
  de	
  ahí	
  la	
  necesidad	
  de	
  una	
  “ciencia	
  estética”,	
  

pues	
  permite	
  conocer	
  aquello	
  que	
  desde	
  el	
  punto	
  de	
  vista	
  de	
   la	
   lógica	
  sería	
  

incognoscible.	
   Y	
   de	
   ahí,	
   también,	
   la	
   importancia	
   y	
   la	
   nueva	
   dignidad	
   de	
   las	
  

prácticas	
  encargadas	
  de	
  producir	
  lo	
  bello,	
  pues	
  ya	
  no	
  se	
  trataría	
  solamente	
  de	
  

un	
  conocimiento	
  operacional	
  sobre	
  la	
  materia	
  -­‐una	
  mera	
  τέχνη	
  [texné]-­‐	
  sino	
  

de	
  un	
  modo	
  de	
  conocimiento	
  de	
  la	
  verdad.	
  Será,	
  entonces,	
  en	
  la	
  conciencia	
  de	
  

aquella	
  tensión	
  abierta	
  por	
  la	
  modernidad	
  entre	
  conocimiento	
  y	
  experiencia	
  

que	
   se	
   viene	
   a	
   instalar	
   la	
   posibilidad	
   de	
   considerar	
   al	
   arte	
   como	
  modo	
   de	
  

conocimiento	
   y	
   como	
   un	
   trabajo	
   reflexivo	
   en	
   torno	
   a	
   la	
   propia	
   acción	
   de	
  

conocer72	
  	
  

	
  

	
  

Experiencia	
  y	
  representación	
  en	
  “lo	
  contemporáneo”	
  

	
  

Volviendo	
  al	
  ámbito	
  de	
  lo	
  escénico,	
  y	
  a	
  propósito	
  de	
  lo	
  señalado	
  en	
  la	
  

sección	
  anterior,	
  si	
  bien	
  la	
  cuestión	
  de	
  la	
  experiencia	
  nos	
  podría	
  servir	
  para	
  

pensar	
  el	
  ámbito	
  estético	
  y	
  artístico	
  general	
  a	
  lo	
  largo	
  de	
  la	
  modernidad,	
  esta	
  

problemática	
  tendrá	
  una	
  densidad	
  particular,	
  por	
  un	
  lado,	
  a	
  lo	
  largo	
  del	
  siglo	
  

XX	
  en	
  la	
  medida	
  que	
  se	
  puede	
  verificar	
  en	
  dicho	
  siglo	
  una	
  profundización	
  de	
  

aquel	
  carácter	
   técnico	
  y	
  operativo	
  de	
   la	
  noción	
  de	
  experiencia	
  -­‐aquello	
  que,	
  

tal	
   como	
   ya	
   decía,	
   Benjamin	
   denominaba	
   como	
   el	
   “empobrecimiento	
   de	
   la	
  

experiencia”-­‐	
   y,	
   por	
   otro	
   lado,	
   la	
   cuestión	
   de	
   la	
   experiencia	
   tendrá	
   una	
  

densidad	
   particular	
   también	
   en	
   el	
   ámbito	
   escénico	
   en	
   la	
   medida	
   que	
   el	
  

énfasis	
   del	
   desarrollo	
   escénico	
   del	
   siglo	
   XX	
   está	
   orientado	
   en	
   torno	
   a	
   esta	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
72	
  En	
   gran	
   medida	
   es	
   esto	
   lo	
   que	
   se	
   puede	
   encontrar	
   en	
   todo	
   el	
   desarrollo	
   de	
   la	
   filosofía	
  
Romántica	
   alemana;	
   cuestiones	
   como	
   las	
   planteadas	
   por	
   Schelling	
   al	
   proponer	
   al	
   arte	
   como	
  
“órgano	
  de	
  la	
  filosofía”,	
  o	
  la	
  noción	
  de	
  interpretación	
  tal	
  como	
  la	
  trabaja	
  Schleiermacher,	
  o	
  el	
  
modo	
  en	
  que	
  Hamann	
  aborda	
  el	
  asunto	
  del	
   lenguaje,	
   implican	
  ya	
  no	
  sólo	
  la	
  consideración	
  de	
  
una	
   “ciencia	
   de	
   lo	
   sensible”	
   como	
   complemento	
   de	
   una	
   ciencia	
   lógica,	
   sino	
   la	
   idea	
   que	
   todo	
  
ingreso	
   a	
  una	
   reflexión	
   sobre	
   el	
   conocimiento	
  necesariamente	
  debe	
  darse	
  desde	
   lo	
   sensible,	
  
proponiendo	
  al	
  arte	
  como	
  lugar	
  privilegiado	
  de	
  ingreso	
  a	
  aquella	
  problemática	
  epistemológica.	
  
Para	
   una	
   mayor	
   profundización	
   de	
   este	
   punto	
   se	
   pueden	
   revisar	
   dos	
   excelentes	
   textos:	
  
BENJAMIN,	
  Walter,	
  “El	
  concepto	
  de	
  crítica	
  de	
  arte	
  en	
  el	
  Romanticismo	
  alemán”,	
  Obras,	
  Libro	
  I,	
  
Vol.	
  1,	
  Abada,	
  Madrid,	
  2010	
  y	
  BOWIE,	
  Andrew,	
  Estética	
  y	
  subjetividad.	
  La	
  filosofía	
  alemana	
  de	
  
Kant	
  a	
  Nietzsche	
  y	
  la	
  teoría	
  estética	
  actual,	
  Visor,	
  Madrid,	
  1999.	
  



Fronteras	
  invisibles	
  |	
  50	
  
	
  
	
  
	
  
conciencia	
  del	
  acontecimiento	
  escénico	
  como	
  productor	
  de	
  una	
  experiencia	
  a	
  

través	
   de	
   la	
   presencia;	
   tradicionalmente	
   el	
   teatro	
   y	
   la	
   danza	
   nos	
   obligan	
   a	
  

compartir	
  un	
  espacio	
  común	
  no	
  sólo	
  con	
  los	
  actores	
  o	
  bailarines	
  sino	
  también	
  

con	
   aquellos	
   que	
   asisten	
   y	
   que,	
   en	
   muchos	
   casos,	
   me	
   son	
   completamente	
  

extraños.	
  	
  

	
  

Me	
  gusta	
  pensar	
  que	
  la	
  conciencia	
  de	
  ese	
  espacio	
  común	
  es	
  lo	
  que	
  constituye	
  

la	
   entrada	
   en	
   el	
   carácter	
   “contemporáneo”	
   del	
   fenómeno	
   escénico.	
   Y	
   esa	
  

conciencia,	
   ese	
   hacerse	
   cargo	
   en	
   la	
   obra	
   de	
   aquel	
   espacio	
   común	
   de	
   vida,	
  

implica,	
   al	
   mismo	
   tiempo,	
   una	
   reflexión	
   sobre	
   la	
   representación;	
  

tradicionalmente	
   la	
   consideración	
   estética	
   de	
   la	
   experiencia	
   (pienso	
   en	
  

Benjamin)	
  implica	
  la	
  capacidad	
  de	
  articular	
  lo	
  vivido	
  en	
  un	
  relato	
  subjetivo,	
  

en	
  una	
  representación	
  que	
  me	
  permitiera	
  articular	
  un	
  sentido	
  para	
  el	
  mero	
  

acontecer.	
   El	
   arruinamiento	
   de	
   la	
   experiencia,	
   señalado	
   por	
   Benjamin	
   a	
  

principios	
   de	
   siglo,	
   no	
   era	
   una	
   negación	
   de	
   las	
   vivencias	
   del	
   horror	
  

provocadas	
   por	
   los	
   acontecimientos,	
   sino	
   la	
   conciencia	
   de	
   que	
   aquellas	
  

vivencias	
   ya	
   no	
   se	
   podían	
   articular	
   como	
   relatos,	
   como	
   narración,	
   como	
  

representación	
   y,	
   por	
   lo	
   tanto,	
   no	
   podían	
   generar	
   comunicación	
   ni	
  

intersubjetividad.	
  La	
   información	
  sobre	
   las	
  cantidades	
  de	
  muertos,	
   los	
  tipos	
  

de	
  horrores	
  vividos	
  no	
  permitían	
  entrar	
  en	
  una	
  relación	
  experiencial	
  con	
  el	
  

horror	
  de	
  la	
  guerra.	
  En	
  este	
  sentido,	
  la	
  representación,	
  por	
  ficcional	
  que	
  ésta	
  

fuera,	
   venía	
   a	
   posibilitar	
   un	
   lugar	
   común	
   para	
   la	
   generación	
   de	
   una	
  

experiencia,	
   de	
   una	
   catarsis	
   colectiva.	
   Lo	
   épico	
   brechtiano,	
   la	
   crueldad	
  

artaudiana,	
   la	
   subjetividad	
   kinética	
   duncaniana,	
   serían	
   diversos	
   modos	
  

representacionales	
  para	
  pensar	
  la	
  cuestión	
  de	
  la	
  experiencia	
  y	
  la	
  comunidad	
  

en	
  sus	
  respectivos	
  contextos.	
  Pongo	
  el	
  acento	
  aquí	
  en	
  que,	
  para	
  el	
  universo	
  

escénico	
  de	
  principios	
  del	
  siglo,	
  ese	
  lugar	
  de	
  la	
  representación	
  como	
  espacio	
  

articulador	
  de	
  experiencia	
  no	
  está	
  determinado	
  por	
  su	
   “índice	
  de	
  realidad”,	
  

sino	
  por	
  su	
  capacidad	
  de	
  generar	
  comunidad.	
  Lo	
  señalo	
  pues	
  la	
  última	
  parte	
  

del	
  siglo	
  XX	
  y	
  los	
  inicios	
  del	
  presente	
  siglo	
  -­‐en	
  buenas	
  cuentas	
  desde	
  el	
  paso	
  

de	
   los	
   performance	
   studies	
   al	
   ámbito	
   de	
   la	
   teoría	
   escénica-­‐	
   han	
   estado	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  51	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

marcados	
  por	
  un	
  distanciamiento	
  de	
  esta	
  noción	
  de	
  representación	
  y	
  por	
  un	
  

afán	
  de	
  aproximación	
  a	
  un	
  Real	
  que	
  la	
  representación	
  ocultaría73.	
  	
  

	
  

Pero	
  volviendo	
  a	
  esta	
  relación	
  entre	
  experiencia	
  y	
  representación	
  me	
  parece	
  

pertinente	
  citar	
  una	
  “ocurrencia”	
  de	
  un	
  dramaturgo	
  vienés	
  de	
  principios	
  del	
  

XIX	
   que	
   nos	
   muestra	
   una	
   arista	
   interesante	
   del	
   problema.	
   En	
   un	
   drama	
  

escrito	
   por	
   Ferdinand	
   Raimund	
   llamado	
   La	
   funesta	
   corona	
   mágica	
   [Die	
  

unheilbringende	
  Zauberkrone]	
   un	
   hada	
   benévola	
   regala	
   al	
   protagonista	
   una	
  

antorcha	
  mágica	
  que	
  tiene	
  la	
  facultad	
  de	
  transfigurar	
  lo	
  que	
  ilumina	
  en	
  algo	
  

maravilloso,	
  quien	
  mire	
  el	
  mundo	
  a	
  través	
  del	
  resplandor	
  de	
  la	
  antorcha	
  sólo	
  

ve	
   poesía	
   y	
   esplendor,	
   incluso	
   allí	
   donde	
   hay	
   horror	
   y	
   miseria.	
   Cuando	
  

Lucinda,	
   el	
   hada,	
   le	
   entrega	
   este	
   regalo	
   a	
   Ewald,	
   el	
   protagonista,	
   lo	
   hace	
  

consciente	
  del	
  artificio	
  de	
   la	
  antorcha	
  diciéndole	
  que	
  ésta	
   le	
  mostrará	
  cosas	
  

magníficas	
   pero	
   ilusorias.	
   Pero	
   será,	
   justamente,	
   a	
   partir	
   de	
   ese	
   saber	
   que	
  

Ewald	
  enriquecerá	
  la	
  experiencia	
  que	
  tiene	
  del	
  mundo	
  que	
  lo	
  rodea	
  pues,	
  tal	
  

como	
  diría	
  Nietzsche,	
  sueña	
  sabiendo	
  que	
  sueña.	
  Quien	
  utiliza	
  la	
  antorcha	
  sin	
  

conocer	
   su	
   artificio	
   se	
   engaña	
   no	
   viendo	
   la	
  miseria	
   que	
   esta	
   encubre,	
   pero	
  

quien	
  la	
  rechaza	
  y	
  se	
  obstina	
  en	
  ver	
  sólo	
  la	
  miseria	
  no	
  ve	
  que	
  tras	
  las	
  cosas	
  tal	
  

como	
   son	
   existe	
   la	
   promesa	
   y	
   la	
   exigencia	
   de	
   las	
   cosas	
   como	
   podrían	
   o	
  

deberían	
  ser.	
  	
  

	
  

Es	
  desde	
  esta	
  lógica	
  que	
  me	
  interesa	
  pensar	
  el	
  estatuto	
  de	
  la	
  representación	
  y	
  

su	
   vínculo	
   con	
   la	
   experiencia.	
   El	
   carácter	
   representacional	
   del	
   espacio	
  

escénico	
   -­‐y	
   quizás	
   esto	
   es	
   lo	
   que	
   marca	
   su	
   especificidad	
   y	
   distancia	
   de	
   lo	
  

puramente	
   performático-­‐	
   permitiría	
   articular	
   un	
   “sentido	
   común”	
   para	
   la	
  

vivencia	
   a	
   través	
   de	
   una	
   catarsis	
   que	
   nos	
   obliga	
   a	
   pensar	
   el	
   espacio	
   de	
   la	
  

comunidad,	
  es	
  decir,	
  que	
  me	
  obliga	
  a	
  pensar	
  mi	
  subjetividad	
  en	
  relación	
  con	
  

una	
  “historia	
  común”.	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
73	
  Textos	
   como	
   el	
   de	
   José	
   Antonio	
   Sánchez	
   Prácticas	
   de	
   lo	
   real	
   en	
   la	
   escena	
   contemporánea	
  
[SANCHEZ,	
   José	
   (ed.),	
   Prácticas	
   de	
   lo	
   real	
   en	
   la	
   escena	
   contemporánea,	
   Madrid,	
   visor	
   libros,	
  
2007.]	
   o	
   el	
   ya	
   citado	
  Estética	
  de	
   lo	
  performativo	
   de	
  Erika	
  Fischer-­‐Lichte,	
   irían	
   justamente	
   en	
  
esta	
   línea.	
  Por	
  otra	
  parte	
   la	
  misma	
  aparición	
  y	
  extensión	
  en	
  el	
  uso	
  de	
   conceptos	
   como	
  el	
  de	
  
“tiempo	
  real”	
  (que	
  podría	
  ser	
  pensado	
  como	
  el	
  tiempo	
  del	
  acontecimiento	
  sin	
  relato	
  o	
  sin	
  un	
  
sentido	
  pre-­‐dado)	
  implican	
  el	
  distanciamiento	
  de	
  un	
  tiempo	
  escénico	
  que	
  sería	
  “no	
  real”.	
  



Fronteras	
  invisibles	
  |	
  52	
  
	
  
	
  
	
  
Quiero	
   detenerme	
   aquí	
   en	
   un	
   primer	
   ejemplo	
   local	
   en	
   relación	
   con	
   esta	
  

cuestión.	
   El	
   año	
   2013	
   nos	
   toco	
   vivir	
   en	
   Chile	
   una	
   especie	
   de	
  

espectacularización	
  de	
  la	
  memoria	
  en	
  torno	
  al	
  golpe	
  de	
  estado	
  y	
  la	
  dictadura	
  

que	
   insistió	
   fuertemente	
   en	
   una	
   dirección	
   archivística	
   y	
   preocupada	
   por	
   la	
  

“información”	
   de	
   lo	
   que	
   allí	
   aconteció;	
   la	
   televisión	
   nos	
   ofrecía,	
   a	
   un	
   ritmo	
  

vertiginoso,	
   imágenes,	
   datos,	
   entrevistas,	
   descripciones	
   de	
   la	
   época,	
   pero	
  

apenas	
  pasó	
  septiembre	
  se	
  pudo	
  constatar	
  un	
  silencio	
  radical	
  con	
  respecto	
  al	
  

tema	
  de	
  aquellos	
  mismos	
  medios	
  que	
  un	
  mes	
  antes	
  nos	
  bombardeaban	
  con	
  

información.	
   En	
   ese	
   contexto	
   cabe	
   preguntarse,	
   por	
   ejemplo,	
   por	
   la	
  

experiencia	
  de	
  la	
  dictadura	
  y	
  la	
  capacidad	
  de	
  lo	
  escénico	
  para	
  dar	
  cuenta	
  de	
  

ella.	
  En	
  el	
  año	
  1986	
  yo	
  era	
  un	
  niño	
  de	
  6	
  años	
  que,	
  sentado	
  en	
  una	
  cancha	
  de	
  

tierra	
   de	
   la	
   población	
   La	
   Bandera,	
   veía	
   con	
   asombro	
   y	
   gozo	
   el	
   primer	
  

espectáculo	
   teatral	
  de	
  su	
  vida.	
  Debo	
  confesar	
  que,	
  hasta	
  hace	
  muy	
  poco,	
  no	
  

recordaba	
   mucho	
   de	
   la	
   forma	
   ni	
   del	
   asunto	
   de	
   aquella	
   obra,	
   sino	
   que	
  

solamente	
  guardaba	
  un	
  vago	
  recuerdo	
  de	
  gozo	
  y	
  de	
  identificación	
  emocional	
  

con	
  lo	
  que	
  en	
  esos	
  lejanos	
  años	
  había,	
  me	
  había	
  y	
  nos	
  había	
  acontecido	
  a	
  los	
  

que	
   disfrutamos	
   aquel	
   espectáculo.	
   El	
   año	
   2012	
   Carlos	
   Flores	
   estrenó	
   el	
  

documental	
  Teatro	
  callejero,	
  mi	
  capitán	
   realizado	
  con	
  el	
  material	
  recopilado	
  

por	
   el	
   cineasta	
   durante	
   el	
   año	
   1986	
   al	
   seguir	
   a	
   Andrés	
   Pérez	
   en	
   una	
  

itinerancia	
  por	
  Santiago	
  de	
  su	
  obra	
  Todos	
  estos	
  años,	
  obra	
  extraña,	
  montada	
  

en	
   unos	
   pocos	
   meses	
   del	
   año	
   86	
   durante	
   una	
   visita	
   de	
   Pérez	
   a	
   Chile,	
  

construida	
  a	
  modo	
  de	
  pastiche	
  y	
  que,	
  de	
  diversas	
  maneras,	
  intentaba	
  pensar	
  

el	
  Chile	
  de	
  la	
  época.	
  Viendo	
  las	
  imágenes	
  del	
  documental	
  se	
  encarnaron	
  en	
  mi	
  

memoria	
  las	
  caras	
  pintadas	
  de	
  María	
  Izquierdo,	
  Ximena	
  Rivas,	
  Willie	
  Semler,	
  

Pancho	
  Reyes,	
   Aldo	
   Parodi,	
   entre	
   otros,	
   actuando	
   para	
   nosotros	
   en	
   aquella	
  

polvorienta	
   cancha	
   de	
   La	
   Bandera.	
   La	
   ficción	
   generada	
   por	
   Pérez,	
   la	
  

representación	
   que	
   allí	
   tenía	
   lugar	
   no	
   denunciaba	
   explícitamente	
   nada,	
   no	
  

entregaba	
  datos	
  sobre	
  el	
  horror	
  de	
  lo	
  que	
  acontecía	
  en	
  la	
  época,	
  no	
  interfería	
  

la	
   realidad	
   de	
   aquellos	
   cuerpos	
   en	
   escena	
   pero,	
   tal	
   como	
   lo	
   dejan	
   ver	
   las	
  

entrevistas	
   del	
   documental,	
   era	
   un	
   modo	
   de	
   pensar	
   la	
   fractura	
   que	
  

atravesaba,	
  y	
  que	
  aún	
  hoy	
  atraviesa,	
  el	
  país	
  en	
  el	
  que	
  vivimos.	
  Creo	
  que	
  todos	
  

los	
   que	
   presenciamos	
   aquella	
   obra,	
   por	
   muy	
   pequeños	
   que	
   fuéramos,	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  53	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

teníamos	
   una	
   cierta	
   idea	
   de	
   que	
   lo	
   que	
   allí	
   ocurría	
   era	
   un	
   espacio	
   que	
   se	
  

ponía	
   en	
   tensión	
   con	
   la	
   realidad	
   y	
   que	
   denunciaba	
   lo	
   que	
   aquella	
   realidad	
  

debía	
  ser	
  y	
  no	
  era.	
  Finalmente,	
  más	
  que	
  la	
  forma	
  misma	
  de	
  la	
  obra	
  es	
  aquella	
  

sensación	
  la	
  que	
  ha	
  sobrevivido	
  en	
  mí	
  de	
  aquella	
  lejana	
  experiencia.	
  

	
  

En	
   este	
   sentido,	
   la	
   cuestión	
   necesaria	
   de	
   pensar,	
   a	
   propósito	
   de	
   la	
  

contemporaneidad	
   de	
   las	
   obras,	
   es	
   que	
   el	
   cuestionamiento	
   de	
   la	
  

representación	
   y	
   la	
   “emergencia	
   de	
   lo	
   real”	
   en	
   el	
   contexto	
   de	
   las	
   teorías	
   y	
  

prácticas	
   escénicas	
   implican	
  una	
   revisión	
  de	
   la	
   noción	
  de	
   experiencia	
   y,	
   en	
  

muchos	
   sentidos,	
   la	
   reducen	
   sólo	
   al	
   acto	
   de	
   presencia	
   y	
   al	
   nivel	
   de	
  

participación	
  material	
  del	
  acontecimiento	
  escénico.	
  Erika	
  Fischer-­‐Lichte	
  abre	
  

su	
  texto	
  sobre	
  la	
  estética	
  performativa	
  con	
  la	
  referencia	
  a	
  la	
  performance	
  del	
  

año	
   1975	
   Lips	
   of	
   Thomas	
   de	
   Marina	
   Abramoviç	
   como	
   un	
   momento	
  

paradigmático	
   de	
   una	
   transformación	
   en	
   las	
   prácticas	
   de	
   lo	
   escénico.	
   Lo	
  

crucial	
   para	
   Fischer-­‐Lichte	
   es	
   la	
   anulación	
   de	
   la	
   distancia	
   entre	
   sujeto	
   y	
  

objeto	
  -­‐Abramoviç	
  	
  no	
  produce	
  un	
  objeto-­‐obra	
  separado	
  de	
  su	
  propio	
  cuerpo	
  

e	
   incluso	
   los	
   propios	
   espectadores	
   serían	
   parte	
   de	
   aquellas	
   acciones-­‐	
   pero	
  

por	
  sobre	
  todo	
  la	
  anulación	
  del	
  carácter	
  representacional	
  -­‐es	
  decir	
  ficcional-­‐	
  

de	
  las	
  acciones;	
  cuando	
  Abramoviç	
  	
  daña	
  su	
  cuerpo	
  lo	
  hace	
  “realmente”.	
  Pero	
  

la	
  cuestión	
  que	
  todavía	
  cabe	
  pensar	
  es	
  cómo	
  está	
  entendida	
  la	
  experiencia	
  en	
  

este	
  espacio	
  propuesto	
  por	
  lo	
  performático	
  y	
  qué	
  tipo	
  de	
  reflexividad	
  permite	
  

dicha	
   experiencia.	
   Es	
   sabido	
   que	
   aquella	
   performance	
   de	
   Abramoviç	
   -­‐al	
  

menos	
   en	
   su	
   primera	
   versión,	
   la	
   del	
   año	
   197574-­‐	
   terminó	
   en	
   el	
   momento	
  

donde	
  unos	
  espectadores	
   intervinieron	
  para	
   impedir	
  que	
   la	
   artista	
   siguiera	
  

sometiendo	
  su	
  cuerpo	
  a	
  los	
  suplicios	
  que	
  tenía	
  previstos.	
  Sin	
  duda	
  tanto	
  estos	
  

espectadores	
   como	
   todos	
   los	
   demás	
   tuvieron	
   una	
   vivencia	
   fuertísima	
   y	
  

radical	
  de	
  las	
  acciones	
  realizadas	
  por	
  Abramoviç,	
  pero	
  insisto	
  en	
  la	
  pregunta	
  

por	
   la	
   función	
   social	
   y	
   política	
   de	
   aquella	
   vivencia.	
   La	
  misma	
   performance	
  

ponía	
   en	
   juego	
   una	
   serie	
   de	
   significantes	
   políticos	
   referidos	
   a	
   la	
   dictadura	
  

socialista	
   de	
   la	
   Yugoslavia	
   de	
   la	
   época	
   pero	
   sin	
   duda	
   todos	
   aquellos	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
74	
  Luego	
  ha	
  sido	
  representada	
  en	
  1993	
  y	
  en	
  el	
  2005.	
  	
  
Ver:	
  http://marina-­‐abramovic.blogspot.com/2009/11/thomas-­‐lips-­‐1975.html	
  



Fronteras	
  invisibles	
  |	
  54	
  
	
  
	
  
	
  
elementos	
   se	
   opacaron	
   por	
   la	
   brutalidad	
   de	
   las	
   acciones	
   realizadas	
   por	
   la	
  

artista.	
  A	
  propósito	
  de	
  esto	
  no	
  está	
  de	
  más	
  recordar	
  que	
  Freud	
  señalaba	
  que	
  

la	
   potencia	
   de	
   lo	
   traumático	
   residía	
   en	
   la	
   imposibilidad	
   de	
   organizar	
   un	
  

acontecimiento	
  en	
   función	
  de	
  un	
  sentido	
  subjetivo,	
   la	
  vivencia	
   sobrepasaba	
  

toda	
  posibilidad	
  de	
  explicación	
  y	
  quedaba	
  desnuda	
  como	
  pura	
  sensación	
  sin	
  

sentido.	
  

	
  

No	
   planteo	
   el	
   cuestionamiento	
   para	
   intentar	
   generar	
   una	
   cartografía	
  

valorativa	
   de	
   prácticas	
   escénicas,	
   sino	
   para	
   señalar	
   que	
   esta	
   comprensión	
  

diversa	
  de	
   la	
   noción	
  de	
   experiencia	
  marca	
  una	
   transformación	
   significativa	
  

del	
   estatuto	
   político	
   y	
   social	
   del	
   hecho	
   escénico	
   y	
   en	
  muchos	
   casos	
   es	
   esa	
  

transformación	
   lo	
   que	
   se	
   identifica	
   con	
   la	
   noción	
   de	
   “contemporáneo”.	
   Si	
  

aceptamos	
  o	
  compartimos	
  aquella	
  definición	
  que	
  señalaba	
  antes	
  en	
  torno	
  a	
  lo	
  

contemporáneo	
   como	
   la	
   conciencia	
   del	
   espacio	
   común	
   compartido	
   en	
   la	
  

“escena”	
   tendríamos	
   que	
   precisar,	
   entonces,	
   que	
   esa	
   noción	
   de	
  

contemporaneidad	
  está	
  cruzada	
  por	
  las	
  tensiones	
  generadas	
  en	
  los	
  diversos	
  

modos	
   de	
   entender	
   el	
   potencial	
   político	
   desde	
   siempre	
   contenido	
   en	
   lo	
  

estético.	
   Me	
   parece	
   que	
   los	
   diversos	
   modos	
   de	
   entender	
   la	
   noción	
   de	
  

experiencia	
  y	
  su	
  vínculo	
  con	
  la	
  noción	
  de	
  representación	
  pueden	
  ser	
  una	
  guía	
  

para	
   la	
   reflexión	
   de	
   aquel	
   potencial	
   político	
   de	
   la	
   escena.	
   La	
   pregunta	
   que	
  

propongo	
  acá	
  es	
  hasta	
  qué	
  punto	
  la	
  puesta	
  en	
  obra	
  de	
  la	
  “realidad	
  en	
  escena”	
  

permite	
  pensar	
  el	
  espacio	
  político	
  y	
  social	
  que	
  sostiene	
  aquella	
  realidad.	
  Las	
  

torturas	
  a	
   las	
  cuales	
  somete	
  su	
  cuerpo	
  Abramoviç	
   	
  en	
   la	
  performance	
  antes	
  

mencionadas	
  ¿No	
  se	
  transforman	
  más	
  bien	
  en	
  un	
  impedimento	
  para	
  pensar	
  

la	
  tortura?	
  ¿La	
  proliferación	
  informativa	
  y	
  anecdótica	
  sobre	
  la	
  dictadura	
  y	
  el	
  

golpe	
  generada	
  durante	
  septiembre	
  del	
  2013	
  no	
  se	
  transforman,	
  más	
  bien,	
  en	
  

un	
   modo	
   de	
   encubrir	
   la	
   supurante	
   fractura	
   que	
   aquel	
   pasado	
   nos	
   echa	
  

encima?	
  

	
  

El	
  año	
  2003	
  el	
  colectivo	
  artístico	
  La	
  Vitrina	
  realizó	
  un	
  montaje	
  con	
  el	
  objetivo	
  

explícito	
   de	
   pensar	
   la	
   dictadura	
   militar.	
   Se	
   podría	
   decir	
   que	
   la	
   tesis	
   del	
  

trabajo	
   era	
   intentar	
   articular	
   un	
   relato	
   histórico	
   común	
   allí	
   donde	
   la	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  55	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

dictadura	
   lo	
   había	
   quebrado	
   y	
   luego	
   la	
   concertación	
   lo	
   había	
   impedido.	
   El	
  

objetivo	
   final,	
   y	
   el	
   momento	
   culminante	
   de	
   la	
   obra,	
   era	
   hacer	
   hablar	
   a	
   los	
  

sujetos	
   allí	
   presentes	
   -­‐sin	
   importar	
   si	
   eran	
   intérpretes	
   o	
   espectadores-­‐,	
  

compartir	
   historias	
   e	
   intentar	
   dar	
   un	
   sentido	
   al	
   trauma	
   de	
   la	
   dictadura	
   en	
  

torno	
   a	
   una	
   copa	
   de	
   vino	
   y	
   un	
   charquicán	
   que	
   los	
   intérpretes	
   iban	
  

preparando	
   a	
   lo	
   largo	
   de	
   la	
   obra.	
   Las	
   anécdotas	
   fluían,	
   las	
   historias	
   fluían,	
  

incluso	
   las	
   lágrimas	
   fluían	
  dando	
  cuenta	
  allí,	
   en	
  ese	
  galpón	
  escondido	
  en	
   la	
  

calle	
  Portugal,	
  que	
  la	
  dictadura	
  no	
  es	
  simplemente	
  una	
  página	
  que	
  dar	
  vuelta	
  

ni	
   un	
   archivo	
   de	
   horrores	
   que	
   debemos	
   exhibir	
   anualmente,	
   como	
   en	
   una	
  

especie	
   de	
   festividad	
   siniestra,	
   durante	
   medio	
   mes;	
   la	
   dictadura	
   era	
   la	
  

experiencia	
   que	
   aquellos	
   cuerpos	
   en	
   movimientos,	
   que	
   aquellas	
   voces	
   con	
  

sus	
  cantos	
  y	
  sus	
  relatos,	
  hacían	
  emerger	
  de	
  nosotros	
  mismos.	
  Y	
  todo	
  eso	
  sin	
  

la	
  necesidad	
  de	
  dañarse,	
  de	
  torturarse	
  in	
  situ	
  ni	
  de	
  torturarnos	
  a	
  nosotros	
  los	
  

espectadores,	
   sino,	
  más	
   bien,	
   estableciendo	
   una	
   ficción	
   común	
   que	
   se	
   sabe	
  

ficción,	
  una	
  ficción	
  que	
  nos	
  permitía,	
  en	
  ese	
  breve	
  lapso	
  de	
  vida	
  compartida,	
  

articular	
   un	
   relato	
   precario	
   y	
   marginal	
   sobre	
   la	
   dictadura,	
   un	
   relato	
  

construido	
   con	
   los	
   fragmentos	
   que	
   cada	
   uno	
   traía	
   desde	
   su	
   experiencia	
   lo	
  

cual	
  nos	
  permitía,	
  en	
  última	
  instancia,	
  darnos	
  cuenta	
  que	
  la	
  dictadura	
  es	
  un	
  

acontecimiento	
  aún	
  no	
  pensado.	
  	
  

	
  

Si	
  volvemos,	
  entonces,	
  a	
  aquella	
  consideración	
  de	
  lo	
  contemporáneo	
  como	
  la	
  

capacidad	
  de	
  reflexionar	
  en	
  la	
  acción	
  escénica	
  la	
  propia	
  práctica	
  y	
  el	
  contexto	
  

social	
   que	
   posibilita	
   aquella	
   práctica	
   ¿No	
   debería	
   ser	
   la	
   tarea	
   de	
   aquella	
  

reflexión	
  -­‐y	
  por	
  lo	
  tanto	
  de	
  aquella	
  práctica	
  escénica-­‐,	
  justamente	
  el	
  “enseñar	
  

a	
  ver	
  abismos	
  allí	
  donde	
  hay	
  lugares	
  comunes”,	
  tal	
  como	
  decía	
  Karl	
  Kraus	
  a	
  

comienzos	
   del	
   siglo	
   XX,	
  más	
   que	
   exhibir	
   y	
   encuadrar	
   espectacularmente	
   lo	
  

que	
  la	
  propia	
  realidad	
  produce	
  de	
  forma	
  cotidiana	
  e	
  indiferente?	
  	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  



Fronteras	
  invisibles	
  |	
  56	
  
	
  
	
  
	
  
Sin	
  ánimo	
  de	
  conclusión	
  

	
  

Tengo	
   la	
   firme	
   convicción,	
   tal	
   como	
   decía	
   Paul	
   Valéry,	
   que	
   un	
   texto	
  

nunca	
   se	
   termina,	
   sólo	
   se	
   abandona.	
   En	
   este	
   sentido,	
   cualquier	
   tipo	
   de	
  

conclusión	
  es	
  siempre	
  una	
  apertura	
  hacia	
  otra	
  infinidad	
  de	
  problemas.	
  Hasta	
  

aquí	
  me	
  ha	
  interesado	
  presentar	
  algunos	
  materiales,	
  especialmente	
  sobre	
  el	
  

problema	
  de	
  la	
  experiencia	
  en	
  el	
  contexto	
  de	
  la	
  modernidad,	
  para	
  abrir	
  una	
  

discusión	
   en	
   torno	
   a	
   una	
   cuestión	
   central,	
   a	
   mi	
   modo	
   de	
   ver,	
   para	
   las	
  

prácticas	
   escénicas	
   contemporáneas;	
   la	
   relación	
   con	
   su	
   contexto	
   de	
  

ocurrencia	
  histórica.	
  Desde	
  esta	
  perspectiva	
  una	
  cuestión	
  que	
  deja	
  abierta	
  la	
  

reflexión	
  sobre	
  el	
  problema	
  de	
   la	
  experiencia	
  en	
  el	
  arte	
  es	
   la	
  generación	
  de	
  

un	
   sentido	
   para	
   él	
   en	
   el	
   seno	
   de	
   una	
   comunidad,	
   un	
   sentido	
   que,	
   por	
  

supuesto,	
   no	
   se	
   agota	
   en	
   su	
   descripción	
   formal	
   o	
   en	
   la	
   explicación	
   de	
   los	
  

procedimientos	
   que	
   posibilitan	
   la	
   obra.	
   La	
   pregunta	
   que	
   queda,	
   entonces,	
  

tiene	
  que	
  ver	
  justamente	
  con	
  la	
  necesidad	
  de	
  la	
  danza	
  y	
  el	
  teatro	
  hoy	
  y,	
  por	
  lo	
  

tanto,	
   con	
   su	
   sentido	
   y	
   su	
   función	
   (creo	
   que	
   las	
   vanguardias	
   ya	
   nos	
  

aleccionaron	
   lo	
   suficiente	
   [y	
   sobre	
   todo	
   la	
   utilización	
   que	
   ha	
   hecho	
   el	
  

mercado	
  de	
  dichas	
  vanguardias]	
  acerca	
  del	
  hecho	
  de	
  que	
  toda	
  autonomía	
  es,	
  

a	
   la	
   larga,	
   funcional	
   a	
   algo).	
   La	
   comprensión	
   de	
   “lo	
   contemporáneo”,	
   en	
   la	
  

práctica	
  escénica	
  actual,	
  como	
  un	
  proceso	
  de	
  mera	
  exhibición	
  o	
  de	
  búsqueda	
  

de	
   “lo	
   real”,	
   entendiendo	
   ese	
   real	
   como	
   un	
   acontecimiento	
   en	
   constante	
  

emergencia	
   y	
   opuesto	
   a	
   la	
   noción	
   de	
   representación,	
   ha	
   cooperado	
   con	
   la	
  

desconexión	
   entre	
   los	
   procesos	
   de	
   transformación	
   del	
   mundo	
  

(modernización)	
   y	
   los	
   modelos	
   de	
   lectura	
   e	
   intervención	
   (modernismos,	
  

arte)	
   en	
   dicha	
   modernización.	
   Lo	
   que	
   se	
   ha	
   olvidado	
   muchas	
   veces,	
   a	
   mi	
  

juicio,	
   en	
   este	
   modelo	
   de	
   comprensión	
   de	
   lo	
   contemporáneo	
   es	
   el	
   lugar	
  

central	
  del	
  goce	
  y	
  su	
  comunicabilidad	
  en	
  el	
  hecho	
  estético	
  quedado	
  atrapado	
  

en	
  una	
  etapa	
  egoica	
  de	
  puro	
  goce	
  ensimismado,	
  individualizado	
  y	
  autónomo.	
  	
  

	
  

Para	
   cerrar,	
   y	
   volviendo	
   nuevamente	
   a	
   Baricco,	
   al	
   texto	
   que	
   partí	
  

parafraseando,	
  quisiera	
  concluir	
  con	
  la	
  cita	
  de	
  un	
  párrafo	
  completo	
  de	
  dicho	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  57	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

texto	
  que,	
  si	
  bien	
  está	
  pensado	
  otra	
  vez	
  para	
  la	
  música	
  contemporánea,	
  creo	
  

que	
  no	
  es	
  tan	
  extranjero	
  a	
  la	
  situación	
  de	
  la	
  danza	
  y	
  de	
  lo	
  escénico:	
  

	
  

En	
   teoría,	
   precisamente	
   esa	
   música	
   debería	
   ser	
   el	
   lugar	
   de	
  

encuentro	
   entre	
   música	
   culta	
   y	
   modernidad.	
   Pero	
   no	
   lo	
   es.	
  

Aparece	
  como	
  un	
  cuerpo	
  separado,	
  que	
  se	
  ovilla	
  sobre	
  sí	
  mismo,	
  

impermeable	
   a	
   la	
   modernidad	
   e	
   hipnotizado	
   por	
   sus	
   propias	
  

vicisitudes.	
   Una	
   aventura	
   autónoma,	
   que	
   se	
   ha	
   salido	
   por	
   una	
  

tangente	
  que	
  corre	
  cada	
  vez	
  más	
  alejada	
  del	
  corazón	
  del	
  mundo.	
  

Una	
   acrobacia	
   de	
   la	
   inteligencia	
   convertida	
   en	
   repetición	
   de	
   sí	
  

misma,	
   espectáculo	
   inquietante	
   de	
   un	
   sueño	
   de	
   la	
   imaginación	
  

enclavado	
  en	
  sus	
  propias	
  pesadillas	
  e	
   incapaz	
  de	
  reencontrar	
   las	
  

vías	
   de	
   lo	
   real.	
   Ha	
   elegido,	
   para	
   su	
   propia	
   inteligente	
   locura,	
   un	
  

exilio	
   apartado	
   sobre	
   el	
   que	
   se	
   puede	
   especular	
   mucho	
   y	
   sólo	
  

afirmar	
   una	
   cosa	
   con	
   certeza:	
   es	
   un	
   exilio,	
   sobre	
   todo,	
   de	
   la	
  

modernidad.75	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
75	
  BARICCO,	
  El	
  alma	
  de	
  Hegel…,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  45.	
  



|	
  58	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  



|	
  59	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

LOS	
  EFECTOS	
  DEL	
  LENGUAJE	
  

LA	
   PERFORMATIVIDAD	
   COMO	
   ACTO	
   IDEOLÓGICO	
   Y	
   LA	
   DANZA	
   COMO	
  

ESPACIO	
  NORMADO	
  

Vesna	
  Brzovic∗	
  	
  

	
  

	
  

Introductoria	
  

	
  

	
  
Comprender	
  que	
   siempre	
  observé	
  y	
  me	
  observaron	
  desde	
  una	
   lógica	
  

patriarcal	
   y	
   del	
   macho,	
   y	
   que	
   ya	
   era	
   tiempo	
   de	
   renunciar	
   a	
   verme	
   de	
   esta	
  

forma	
  y	
  de	
  dejar	
  de	
  rodearme	
  de	
  sujetxs	
  	
  que	
  me	
  observaran	
  desde	
  ese	
  lugar.76	
  

	
  Constanzx	
  Álvarez	
  

	
  

	
  

Habiendo	
   pasado	
   un	
   año	
   y	
  medio	
   desde	
   la	
   última	
   redacción	
   de	
   este	
  

proyecto	
   de	
   artículo	
   y	
   ya	
   habiendo	
   abandonado	
   mis	
   intenciones	
   de	
  

publicarlo,	
  llega	
  hasta	
  mí	
  la	
  noticia	
  sobre	
  la	
  edición	
  de	
  este	
  libro.	
  Cuando	
  me	
  

entero	
  de	
  esto,	
  estoy	
  a	
  unos	
  miles	
  de	
  kilómetros	
  de	
  su	
  lugar	
  de	
  producción.	
  

Me	
   parece	
   una	
   hermosa	
   noticia,	
   aún	
   cuando	
   me	
   encuentro	
   dedicando	
   mi	
  

energía	
  a	
  cosas	
  totalmente	
  distintas:	
  Hoy	
  he	
  olvidado	
  la	
  idea	
  de	
  ser	
  leída77	
  y	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
∗	
  Investigadora	
  perteneciente	
  al	
  Núcleo	
  de	
  Investigación	
  sobre	
  Corporalidad	
  y	
  Artes	
  Escénicas.	
  
Directora	
   y	
   bailarina,	
   titulada	
   en	
  Universidad	
  ARCIS.	
  Ha	
   trabajado	
   en	
  diversos	
   proyectos	
   en	
  
artes	
   escénicas,	
   en	
   encuentros	
   y	
   seminarios	
   internacionales,	
   es	
   docente	
   y	
   organizadora	
   de	
  
festivales.	
  Ha	
  publicado	
   en	
  danzacontemporanea.cl,	
   Revista	
   Segunda	
   cuadernos	
   de	
   danza	
  de	
  
Buenos	
   Aires	
   y	
   fusadanza.blogspot.com.	
   Actualmente	
   reside	
   en	
   Argentina,	
   impulsada	
   por	
   la	
  
inquietud	
  de	
  vivir	
  en	
  este	
  presente.	
  
	
  
76	
  Álvarez,	
  Constanzx,	
  La	
  cerda	
  punk,	
  Ensayos	
  desde	
  un	
  feminismo	
  gordo,	
  lésbiko,	
  antikapitalista	
  
&	
  antiespecista,	
  Trío	
  editorial,	
  Valparaíso,	
  2014.	
  
77	
  No	
  quiero	
  cambiar	
  a	
  nadie,	
  no	
  tengo	
  proyecciones	
  ni	
  resentimientos,	
  escribo	
  porque	
  me	
  di	
  
cuenta	
  qué	
  es	
  lo	
  que	
  me	
  hace	
  ser	
  hoy	
  lo	
  que	
  soy	
  y	
  estar	
  hoy	
  donde	
  estoy.	
  Apropiarme	
  de	
  todos	
  
estos	
   conceptos	
   tiene	
   sentido	
   al	
   relacionarlo	
   con	
   los	
   lugares	
   en	
   los	
   que	
  he	
   habitado	
   en	
   este	
  
último	
   tiempo,	
   donde	
   puedo	
   sentir	
   y	
   ver	
   que	
   much@s	
   renunciamos	
   a	
   ciertos	
   privilegios	
  
determinados	
   por	
   nuestro	
   color,	
   clase,	
   raza,	
   rostro,	
   cuerpo,	
   género,	
   entre	
   otras	
   cosas	
  más	
   o	
  
menos	
   importantes	
  que	
  puedo	
  estar	
  olvidando	
  nombrar.	
  Renunciar	
   a	
   algo	
  para	
   formarse	
  de	
  



	
  
Los	
  efectos	
  del	
  lenguaje	
  |	
  60	
  

	
  
	
  
	
  

la	
  meta	
  de	
  encontrar	
  un	
  trabajo	
  en	
  esto	
  que	
  podría	
  denominar	
  “el	
  pensar	
  la	
  

danza”,	
   espacio	
   donde	
   confluyen	
   ideas	
   y	
   perspectivas	
   respecto	
   a	
   lo	
   que	
  

hacemos	
   y	
   desde	
   donde	
   yo	
   quise	
   alguna	
   vez	
   desarrollar	
   contenidos,	
  

impulsada	
  por	
  el	
  deseo	
  de	
  revelar	
  cómo	
  hacemos	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  de	
  

hoy,	
  que	
  se	
  relaciona	
  con	
  la	
  de	
  ayer,	
  queriendo	
  cambiar	
  la	
  de	
  mañana	
  y	
  a	
  la	
  

vez	
  ofrecer	
  una	
  mirada	
  crítica	
  y	
  emancipadora	
  respecto	
  a	
  esta	
  producción	
  en	
  

Chile	
   y	
   también	
   en	
   Argentina	
   (lugar	
   donde	
   llegué	
   a	
   difundir	
  mis	
   discursos	
  

críticos,	
  donde	
  logré	
  una	
  rápida	
  aceptación	
  y	
  creciente	
  interés	
  por	
  mi	
  trabajo,	
  

contrario	
  a	
  lo	
  ocurrido	
  en	
  Chile,	
  donde	
  nací	
  y	
  crecí).	
  	
  

	
  

Hoy	
  desde	
   la	
   distancia	
   observo,	
   -­‐gracias	
   a	
   las	
   redes	
   sociales	
   virtuales-­‐,	
   que	
  

existe	
  una	
  mayor	
  presencia	
  de	
  escritos	
  sobre	
  danza	
  en	
  determinados	
  medios	
  

de	
   prensa,	
   no	
   necesariamente	
   masivos.	
   Podría	
   decirse	
   que	
   mis	
   intentos	
  

pasados	
  tuvieron	
  algún	
  efecto,	
  y	
  esto	
  me	
  genera	
  algo	
  de	
  satisfacción,	
  a	
  pesar	
  

de	
  no	
  ser	
  beneficiaria	
  directa	
  de	
  ello.	
  Me	
  doy	
  cuenta	
  desde	
  lejos	
  también	
  del	
  

porqué	
  me	
  alejé	
  de	
  los	
  espacios	
  y	
  los	
  circuitos	
  desde	
  donde	
  se	
  constituye	
  y	
  se	
  

realiza	
   la	
  danza,	
   pero	
  no	
  así	
   de	
  personas	
  que	
  aún	
   los	
  habitan	
  y	
  que	
   fueron	
  

compañer@s.	
   Lo	
   que	
   sucede	
   dentro	
   de	
   estos	
   espacios	
   va	
   más	
   allá	
   de	
   las	
  

personas	
   y	
   sus	
   buenas	
   intenciones,	
   puesto	
   que	
   los	
   espacios	
   de	
   civilidad	
  

(civilizados)	
   donde	
   creamos	
   -­‐ya	
   sea	
   danza	
   o	
   cualquier	
   otro	
   arte-­‐	
   están	
  

supeditados	
  a	
  un	
  control,	
  un	
  control	
  de	
  nuestra	
  forma	
  de	
  pensar,	
  un	
  control	
  

de	
  nuestras	
  formas	
  de	
  concebir	
  la	
  vida,	
  un	
  control	
  de	
  nuestros	
  sentimientos,	
  

afectividades	
  y	
  deseos	
  por	
  otras	
  y	
  otros,	
  siempre	
  supeditados	
  a	
  un	
  binomio	
  

sexual	
   de	
   género,	
   abocado	
   a	
   un	
   ejercicio	
   de	
   consumo	
   simbólico	
   y	
  material.	
  

Esto	
   decantó,	
   decanta	
   y	
   decantará	
   siempre	
   en	
   un	
   ejercicio	
   mediado	
   por	
  

políticas	
   de	
   un	
   sistema	
   creado	
   para	
   dominarnos,	
   no	
   para	
   el	
   orden,	
   ni	
   para	
  

eliminar	
   la	
   injusticia	
   o	
   incrementar	
   el	
   acceso	
   “al	
   arte”	
   -­‐como	
   si	
   estuviera	
  

alejado	
   de	
   las	
   personas-­‐.	
   El	
   arte	
   por	
   sí	
   mismo	
   jamás	
   cambiará	
   el	
   sistema,	
  

aunque	
  la	
  entrada	
  al	
  espectáculo	
  sea	
  libre	
  y	
  gratuita.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
otra	
  manera	
  o	
  desde	
  otro	
  lugar	
  significa	
  en	
  gran	
  o	
  pequeña	
  parte,	
  construir	
  otro	
  mundo.	
  Dejo	
  
aquí	
  unos	
  puntos	
  suspensivos	
  para	
  una	
  reflexión	
  personal...	
  o	
  colectiva...	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  61	
  
	
  
	
  

	
  
	
  

	
  

	
  

A	
  pesar	
  de	
  eso,	
  mi	
   intención	
  al	
  exponer	
  esta	
   investigación,	
  como	
  expuse	
  los	
  

textos	
  que	
  alguna	
  vez	
  escribí	
  y	
  publiqué	
  con	
  mayor	
  o	
  menor	
  profesionalismo	
  

e	
  intelectualismo,	
  apunta	
  a	
  empujar	
  el	
  desarrollo	
  de	
  un	
  poder	
  transformador	
  

dentro	
  de	
  la	
  práctica	
  artística	
  en	
  la	
  sociedad.	
  Sin	
  embargo,	
  actualmente	
  creo	
  

que	
  eso	
  es	
  imposible,	
  dentro	
  de	
  la	
  academia	
  y	
  en	
  prácticas	
  artísticas	
  formales	
  

de	
  un	
  grupo	
  determinado.	
  Los	
  espacios	
  pedagógicos	
  como	
  talleres	
  dentro	
  de	
  

un	
   centro	
   cultural,	
   reconocido	
   o	
   no	
   por	
   el	
   estado,	
   siguen	
   reproduciendo	
   la	
  

enseñanza	
  del	
  binomio	
  separatista	
  y	
  jerárquico	
  profesor@/alumn@.	
  Esto,	
  ya	
  

sea	
  por	
   la	
   cooptación	
  del	
  mercado,	
  o	
  bien	
  porque	
  nadie	
  quiere	
   renunciar	
   a	
  

sus	
   privilegios,	
   que	
   van	
   desde	
   una	
   posición	
   laboral	
   acomodada,	
   hasta	
   un	
  

lugar	
   de	
   poder	
   por	
   portación	
   de	
   conocimientos,	
   de	
   un	
   cuerpo	
  

simbólicamente	
   apreciado,	
   o	
   por	
   la	
   adquisición	
   de	
   una	
   cierta	
   cantidad	
   de	
  

años	
  ejerciendo.	
  Este	
   sistema	
  no	
  cambia,	
   solamente	
   se	
   reproduce	
   tal	
   cual	
   a	
  

través	
   del	
   tiempo,	
   y	
   todo	
   indica	
   que	
   seguirá	
   así.	
   Los	
   espacios	
   donde	
   se	
  

practica	
  la	
  danza	
  no	
  son	
  espacios	
  aislados:	
  Forman	
  parte	
  de	
  esta	
  sociedad	
  y	
  

por	
   ello	
   no	
   escapan	
   de	
   la	
   norma.	
   En	
   realidad,	
   ningún	
   lugar	
   escapa	
   de	
   la	
  

norma,	
   sólo	
   es	
   nuestra	
   la	
   decisión	
   de	
   visibilizarla	
   y	
   hacerla	
   consciente	
   en	
  

nosotr@s	
  o	
  en	
  otr@s.	
  	
  

	
  

En	
   de	
   los	
   espacios	
   donde	
   se	
   práctica	
   la	
   danza	
   se	
   encuentra	
   instituida	
   una	
  

forma	
  ideal	
  de	
  cuerpo	
  y	
  corporalidad	
  que	
  opera	
  para	
  todo	
  tipo	
  de	
  estilo,	
  con	
  

pequeñas	
   diferencias	
   formales	
   (no	
   es	
   lo	
   mismo	
   un	
   cuerpo	
   ideal	
   en	
   danza	
  

contemporánea	
  que	
  en	
  danza	
  clásica).	
   Incluso	
  podría	
  decir	
  que	
  hay	
  muchas	
  

disciplinas	
  artísticas	
  corporales	
  donde	
  esto	
  sucede,	
  con	
  variaciones	
  estéticas	
  

sutiles	
   que	
   en	
   su	
   conjunto	
   acuñan	
   un	
   gran	
   requisito:	
   la	
   delgadez.	
   En	
   gran	
  

parte	
  de	
  los	
  espacios	
  en	
  los	
  cuales	
  participé	
  mientras	
  practiqué	
  danza	
  prima	
  

el	
  machismo,	
  el	
  patriarcado	
  y	
  el	
  odio	
  hacia	
  la	
  gordura.	
  Fuimos	
  sobre	
  todo,	
  un	
  

conjunto	
   de	
   gordofóbic@s.	
  Me	
   incluyo	
  dentro	
   de	
   ese	
   pastel,	
   ya	
   que	
   aún	
  no	
  

siendo	
  una	
  gorda	
  señalable	
  por	
  la	
  sociedad,	
  siempre	
  quise	
  ser	
  más	
  flaca,	
  más	
  

pequeña	
  o	
  menuda,	
  tener	
  un	
  cuerpo	
  más	
  parecido	
  al	
  de	
  una	
  “bailarina”.	
  Las	
  



	
  
Los	
  efectos	
  del	
  lenguaje	
  |	
  62	
  

	
  
	
  
	
  

que	
   si	
   lo	
   tenían	
   gozaban	
   de	
   privilegios	
   invisibles	
   que	
   normalizamos:	
  

Profesor@s,	
   coreógraf@s	
   y	
   audiencia	
   eligen	
   cuerpos	
   delgados	
   y	
   torneados	
  

para	
  representar	
  la	
  danza.	
  No	
  importa	
  la	
  técnica.	
  Muchas	
  veces	
  no	
  importó	
  la	
  

ejecución,	
  importó	
  el	
  tipo	
  de	
  cuerpo	
  y	
  la	
  “gracilidad”.	
  	
  

	
  

Especifico	
  que	
  esto	
  que	
  relato	
  hace	
  referencia	
  a	
  la	
  realidad	
  de	
  las	
  mujeres	
  en	
  

la	
   danza,	
   no	
   a	
   la	
   de	
   los	
   hombres,	
   puesto	
   que	
   ellos	
   viven	
   otras	
   realidades,	
  

problemáticas	
   o	
   no.	
   Los	
   hombres	
   que	
   hacen	
   danza	
   contemporánea,	
   por	
  

ejemplo,	
   son	
  para	
   la	
   sociedad	
  en	
  general,	
  homosexuales:	
  Ser	
  bailarín	
  es	
   ser	
  

homosexual.	
  Ambas	
  denominaciones	
  -­‐homosexual	
  y	
  bailarín-­‐	
  se	
  utilizan	
  para	
  

encarnar	
  un	
  discurso	
  de	
  odio,	
  homofóbico	
  y	
  fóbico	
  hacia	
  todo	
  lo	
  que	
  escapa	
  

de	
  las	
  prácticas	
  normales	
  que	
  un	
  hombre	
  debiese	
  realizar	
  en	
  su	
  vida.	
  Formas	
  

de	
  control	
  de	
  la	
  existencia:	
  Tener	
  que	
  ser	
  y/o	
  actuar	
  de	
  determinada	
  manera,	
  

quiérase	
  o	
  no	
  hacerlo.	
  Así,	
  un	
  “bío”	
  varón	
  dentro	
  de	
  la	
  academia	
  de	
  la	
  danza	
  

debe	
  moverse	
   como	
   “hombre”,	
   no	
   puedo	
  moverse	
   como	
   “mujer”,	
   no	
   puede	
  

moverse	
  como	
  quiera.	
  Debe	
  cargar	
  a	
  la	
  mujer	
  en	
  sus	
  brazos	
  para	
  que	
  esta	
  se	
  

eleve	
   por	
   los	
   aires	
   (esto	
   se	
   observa	
   más	
   que	
   nada	
   en	
   	
   la	
   danza	
   clásica	
   y	
  	
  

moderna,	
  menos	
  en	
   la	
  contemporánea).	
  En	
   la	
  danza	
  no	
  veo	
   juegos	
  de	
  roles,	
  

veo	
   reproducción	
   de	
   una	
   norma	
   de	
   género	
   sexual.	
   No	
   veo	
   a	
   las	
   bellezas	
  

socialmente	
  asignadas	
  perder	
  sus	
  privilegios	
  en	
  los	
  escenarios.	
  Si	
  bien	
  dentro	
  

de	
  los	
  círculos	
  sociales	
  de	
  la	
  danza	
  la	
  homosexualidad	
  masculina	
  es	
  aceptada	
  

como	
  algo	
  normal	
  -­‐o	
  al	
  menos	
  nadie	
  se	
  espanta	
  por	
  ello-­‐	
  esto	
  no	
  significa	
  que	
  

no	
   exista	
   la	
   homofobia,	
   peor	
   aún	
   me	
   pregunto	
   si	
   existe	
   la	
   lesbofobia,	
  

transfobia,	
  racismo,	
  clasismo,	
  etc.	
  	
  

	
  

La	
   gordofobia	
   -­‐que	
  ya	
  mencionaba-­‐	
   ataca	
  no	
   sólo	
   a	
   los	
   cuerpos	
  de	
  mujeres	
  

bailarinas,	
   sino	
   también	
  a	
   los	
  cuerpos	
  de	
  bailarines	
  varones.	
  Es	
  un	
  mal	
  que	
  

no	
  está	
  sólo	
  en	
  la	
  panza	
  visible	
  de	
  nuestras	
  siluetas,	
  se	
  ve	
  en	
  la	
  necesidad	
  de	
  

mutilar	
   toda	
   la	
   grasa	
   que	
   rodea	
   nuestros	
   cuerpos:	
   Axilas,	
  muslos,	
   traseros,	
  

espaldas	
  en	
  la	
  parte	
  baja	
  y	
  alta,	
  hasta	
  en	
  el	
  cuello.	
  Delgado	
  =	
  bueno.	
  Gordo	
  =	
  

malo.	
   La	
   anorexia	
   es	
   un	
   problema	
   únicamente	
   cuando	
   alguien	
   está	
   en	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  63	
  
	
  
	
  

	
  
	
  

	
  

condiciones	
  físicas	
  deplorables	
  y	
  ya	
  no	
  puede	
  bailar,	
  pues	
  bailar	
  es	
  sinónimo	
  

de	
  sacrificio,	
  de	
  alto	
  ejercicio	
  moral,	
  de	
   logro	
  contra	
  cualquier	
  obstáculo,	
  ya	
  

sea	
  del	
  afuera	
  y	
  sobre	
   todo	
  del	
  adentro:	
  Mi	
  grasa,	
  mi	
  escoliosis,	
  mi	
  cara	
   fea	
  

(porque	
   si	
   soy	
   flaca	
   no	
   me	
   aceptarán	
   por	
   fea),	
   mis	
   pechos	
   grandes	
   que	
  

sobran,	
  mis	
  deseos	
  maricas,	
   la	
  necesidad	
  de	
  moverme	
  de	
  otras	
  maneras,	
  mi	
  

imposibilidad	
   de	
   rotar	
   las	
   piernas,	
   mi	
   altura,	
   el	
   tamaño	
   de	
   mis	
   pies,	
   mis	
  

juanetes,	
  mis	
  hábitos,	
  mis	
  vicios,	
  mis	
  deseos,	
  mis	
  pensamientos	
  y	
  mi	
  crítica.	
  

	
  

	
  

La	
  producción	
  de	
  una	
  norma	
  

	
  

La	
   práctica	
   de	
   la	
   danza	
   contemporánea	
   es	
   un	
   dispositivo	
   de	
  

enunciación	
   interpelado	
   por	
   el	
   lenguaje	
   y	
   por	
   los	
   Aparatos	
   Ideológicos	
   de	
  

Estado	
  (AIE)78.	
   Está	
   constituida	
  por	
  normas	
  que	
   se	
   reproducen	
  en	
  el	
   efecto	
  

soberano	
  de	
  la	
  ideología	
  sobre	
  los	
  sujetos	
  y	
  que	
  se	
  confirman	
  gracias	
  al	
  poder	
  

performativo	
  del	
   lenguaje,	
  un	
  poder	
  que	
  refiere	
  a	
   la	
   capacidad	
  del	
   lenguaje	
  

de	
  construir	
  al	
  sujeto.	
  La	
  performatividad,	
  en	
  un	
  primer	
  lugar,	
  la	
  entendemos	
  

como	
  un	
  ejercicio,	
  una	
  acción	
  realizada	
  mediante	
  la	
  emisión	
  de	
  un	
  enunciado,	
  

más	
  que	
  como	
  un	
  adjetivo	
  o	
  herramienta	
  perteneciente	
  al	
  arte	
  escénico.	
  Su	
  

origen	
   como	
   denominación	
   data	
   de	
   las	
   investigaciones	
   sobre	
   filosofía	
   del	
  

lenguaje	
   de	
   John	
   Austin79	
  a	
   mediados	
   del	
   siglo	
   XX.	
   En	
   ellas,	
   el	
   filósofo	
  

norteamericano	
   reflexiona	
   en	
   torno	
   al	
   lenguaje	
   como	
   dispositivo,	
   como	
   un	
  

medio	
  de	
   activación	
  de	
   situaciones,	
   poniendo	
  en	
   la	
  palestra	
  que	
   este	
   ya	
  no	
  

debería	
   concebirse	
   ni	
   estudiarse	
   sólo	
   como	
   mero	
   instrumento	
   de	
  

comunicación.	
   Austin	
   entenderá	
   la	
   performatividad	
   como	
   una	
   enunciación	
  

con	
  carácter	
  productivo,	
  un	
  acto	
  de	
  habla:	
   “El	
  decir	
  algo	
  es	
  hacerlo,	
  al	
  decir	
  

algo	
   se	
   está	
   haciendo	
   algo	
   y	
   porque	
  decimos	
   algo	
  hacemos	
   algo”80.	
  De	
   esta	
  

manera	
   el	
   uso	
   del	
   lenguaje	
   no	
   será	
   sólo	
   una	
   herramienta	
   descriptiva,	
   sino	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
78	
  Cf.	
  ALTHUSSER,	
  Louis,	
   “Ideología	
  y	
  Aparatos	
   Ideológicos	
  del	
  Estado	
   (1969)”,	
   ŽIŽEK,	
   Slavoj	
  
(ed.),	
  Ideología:	
  Un	
  mapa	
  de	
  la	
  cuestión,	
  FCE,	
  Buenos	
  Aires,	
  2003.	
  
79	
  Cf.	
   AUSTIN,	
   John,	
   Cómo	
   hacer	
   cosas	
   con	
   palabras:	
   Palabras	
   y	
   acciones,	
   Paidós,	
   Barcelona,	
  
1982.	
  
80	
  Ibíd.,	
  p.	
  10.	
  



	
  
Los	
  efectos	
  del	
  lenguaje	
  |	
  64	
  

	
  
	
  
	
  

también	
   tendrá	
  un	
  rol	
  activo	
  en	
   las	
   relaciones	
   sociales	
  generando	
  efectos	
  y	
  

modificaciones	
  en	
  la	
  realidad.	
  

	
  

Ludwig	
  Wittgenstein,	
  filósofo	
  austriaco	
  de	
  principios	
  de	
  siglo	
  XX,	
  señala	
  que	
  

el	
  significado	
  de	
  las	
  palabras	
  depende	
  de	
  su	
  uso81,	
  el	
  cual	
  siempre	
  tiene	
  como	
  

sustento	
   un	
   contexto	
   que	
   le	
   permite	
   producir	
   un	
   significado.	
   El	
   poder	
   de	
  

construcción	
  del	
  lenguaje	
  se	
  activa	
  en	
  y	
  gracias	
  a	
  la	
  cultura,	
  donde	
  el	
  uso	
  de	
  

las	
   palabras	
   va	
   variando	
   pues	
   el	
   significado	
   de	
   estas	
   se	
   ancla	
   al	
   contexto	
  

donde	
  son	
  utilizadas.	
  Cada	
  cultura	
  se	
  encuentra	
  regida	
  por	
  convenciones	
  que	
  

le	
   son	
   propias:	
   acuerdos	
   comunes	
   que	
   creamos	
   y	
   recreamos	
   y	
   que	
   se	
  

reproducen	
   en	
   diferentes	
   contextos	
   de	
   relación82.	
   Así	
   para	
   que	
   un	
   acto	
   de	
  

habla	
   sea	
   posible,	
   o	
   bien	
   “afortunado”	
   como	
   prefería	
   decir	
   Austin	
   -­‐lo	
   que	
  

quiere	
   decir	
   que	
   produce	
   los	
   efectos	
   que	
   está	
   nombrando-­‐	
   tendrán	
   que	
  

cumplirse	
  ciertas	
  “condiciones”83.	
  Estas	
  condiciones	
  son	
  reglas	
  para	
  el	
  uso	
  de	
  

determinadas	
  palabras	
  que	
   están	
  mediadas	
  por	
   convenciones.	
   Por	
   ejemplo,	
  

en	
  el	
  caso	
  de	
  un	
  bautizo,	
  es	
  necesario	
  que	
  se	
  encuentre	
  presente	
  un	
  sacerdote	
  

y	
   que	
   pronuncie	
   las	
   palabras	
   “yo	
   te	
   bautizo”	
  mientras	
   derrame	
   agua	
   en	
   la	
  

frente	
  de	
   la	
  niña	
  o	
  niño.	
  Así,	
   la	
  niña	
  o	
  niño	
  se	
  encontrará	
  bautizad@	
  y	
  este	
  

acto	
   de	
   habla	
   podrá	
   entenderse	
   como	
   afortunado	
   puesto	
   que	
   en	
   él	
   se	
   han	
  

cumplido	
  las	
  condiciones	
  necesarias.	
  Este	
  será	
  un	
  acto	
  de	
  habla	
  performativo,	
  

puesto	
   que	
   se	
   está	
   realizando	
   un	
   acto	
  mediante	
   palabras,	
   que	
   produce	
   los	
  

efectos	
  que	
  está	
  nombrando	
  y	
  que,	
  por	
  lo	
  tanto,	
  modifica	
  un	
  estado	
  de	
  cosas.	
  

El	
   lenguaje	
  construye	
  entonces	
  una	
  realidad	
  gracias	
  a	
   las	
  convenciones	
  que	
  

creamos	
  los	
  seres	
  humanos	
  a	
  lo	
  largo	
  de	
  nuestra	
  historia.	
  

	
  

Las	
   condiciones	
   son	
   diferentes	
   para	
   cada	
   caso	
   y	
   hacen	
   afortunados	
   -­‐o	
  

“desafortunados”	
   en	
   el	
   caso	
   de	
   no	
   cumplirse-­‐	
   los	
   actos	
   y	
   ritos	
   humanos,	
  

variando	
  según	
  la	
  cultura	
  en	
  la	
  cual	
  se	
  insertan.	
  Puesto	
  que	
  las	
  convenciones	
  

tienen	
  formas	
  particulares,	
  las	
  reglas	
  y	
  los	
  usos	
  que	
  se	
  le	
  dan	
  a	
  determinadas	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
81	
  Cf.	
  WITTGENSTEIN,	
  Ludwig,	
  Investigaciones	
  filosóficas,	
  Crítica,	
  Barcelona,	
  1988.	
  
82	
  Ibíd.	
  
83	
  Cf.	
  AUSTIN,	
  Cómo	
  hacer	
  cosas…,	
  op.	
  cit.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  65	
  
	
  
	
  

	
  
	
  

	
  

palabras	
   también	
   tienen	
   sus	
   particularidades.	
   En	
   el	
   contexto	
   de	
   las	
   artes	
  

escénicas,	
  espacio	
  que	
  pertenece	
  a	
  la	
  cultura	
  occidental,	
  existen	
  condiciones	
  

que	
   le	
   son	
   propias,	
   a	
   saber	
   que	
   se	
   utilice	
   generalmente	
   una	
   sala	
   (espacio	
  

delimitador	
   que	
   separa	
   la	
   audiencia	
   y	
   la	
   obra),	
   que	
   se	
   cite	
   a	
   un	
   horario	
  

determinado	
  a	
   la	
  audiencia,	
  que	
  las	
   luces	
  que	
  se	
  apaguen	
  cuando	
  la	
   función	
  

comienza	
   y	
   que	
   el	
   silencio	
   se	
   mantenga	
   de	
   parte	
   del	
   público.	
   Estas	
  

condiciones,	
  como	
  muchas	
  otras	
  que	
  no	
  han	
  sido	
  mencionadas,	
  y	
  que	
  pueden	
  

presentarse	
   de	
   manera	
   diferente	
   según	
   la	
   propuesta,	
   dan	
   a	
   entender	
   la	
  

existencia	
   y	
   la	
   presencia	
   de	
   la	
   obra	
   escénica	
   como	
   tal.	
   Si	
   modificamos	
   las	
  

condiciones	
   de	
   alguna	
  manera,	
   se	
  modifica	
   la	
   comprensión	
   por	
   parte	
   de	
   la	
  

audiencia.	
  

	
  

Como	
   acto	
   de	
   habla,	
   la	
   obra	
   escénica	
   pertenece	
   a	
   un	
   universo	
   de	
  

convenciones	
  que	
  hemos	
  adoptado	
  a	
  lo	
  largo	
  del	
  tiempo.	
  El	
  contexto	
  sitúa	
  la	
  

comprensión	
   del	
   lenguaje	
   y	
   los	
   efectos	
   que	
   este	
   tiene	
   en	
   una	
   situación.	
   El	
  

lenguaje	
   no	
   sólo	
   se	
   contextualiza	
   en	
   palabras,	
   sino	
   también	
   en	
   todo	
   lo	
   que	
  

rodea	
   el	
   decir:	
   Gestos,	
  muecas,	
   situaciones,	
   espacios,	
   etc.	
   y	
   es	
   por	
   ello	
   que	
  

posee	
   un	
   carácter	
   activo.	
   Ahora	
   ¿Cómo	
   es	
   que	
   al	
   plantear	
   esta	
   analogía	
  

conceptual	
  entre	
  el	
  funcionamiento	
  del	
  lenguaje	
  y	
  una	
  obra	
  escénica	
  esta	
  se	
  

convierte	
   en	
   un	
   enunciado	
   performativo	
   produciendo	
   el	
   contenido	
   los	
  

efectos	
  que	
  enuncia?	
  

	
  

Para	
   responder	
   a	
   esta	
   interrogante,	
   un	
   aspecto	
   a	
   considerar	
   respecto	
   a	
   la	
  

performatividad	
  del	
  lenguaje,	
  son	
  los	
  efectos	
  de	
  la	
  ideología	
  sobre	
  los	
  sujetos.	
  

Según	
  Althusser,	
   la	
   ideología	
   es	
   la	
   transposición	
   imaginaria	
   que	
   los	
   sujetos	
  

realizan	
  de	
   sus	
   condiciones	
   reales	
  de	
  existencia84,	
   lo	
  que	
  se	
  evidencia	
  en	
   la	
  

interpelación	
  que	
  el	
   lenguaje	
  realiza	
  sobre	
  el	
  sujeto.	
  La	
   ideología	
  se	
  ejercita	
  

de	
   manera	
   performativa	
   a	
   través	
   de	
   una	
   reiteración	
   cotidiana:	
   Al	
   ser	
  

nombrados	
   por	
   nuestro	
   nombre,	
   al	
   ser	
   llamados	
   con	
   un	
   grito,	
   se	
   nos	
  

interpela.	
   Una	
   vez	
   que	
   respondemos	
   a	
   ese	
   llamado,	
   entramos	
   al	
   lenguaje,	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
84	
  Cf.	
  ALTHUSSER,	
  “Ideología	
  y…”,	
  op.	
  cit.	
  



	
  
Los	
  efectos	
  del	
  lenguaje	
  |	
  66	
  

	
  
	
  
	
  

emergemos	
   atad@s	
   a	
   un	
   universo	
   de	
   convenciones.	
   Aquí,	
   parte	
   de	
   lo	
  

performativo	
  de	
  este	
  acto	
  de	
  habla	
  es	
  que	
   la	
  reiteración	
  de	
  este	
  ejercicio	
  es	
  

incesante,	
   convirtiéndose	
   en	
   un	
   factor	
   que	
   configura	
   ideología	
   y	
   norma	
  

permanentemente.	
   Althusser	
   llama	
   Aparatos	
   Ideológicos	
   de	
   Estado	
   (AIE)	
   a	
  

los	
   dispositivos	
   que	
   configuran	
   la	
   ideología	
   y	
   que,	
  mediante	
   su	
   reiteración,	
  

dan	
  forma	
  a	
  una	
  norma	
  con	
  el	
  fin	
  de	
  asegurar	
  la	
  reproducción	
  de	
  las	
  fuerzas	
  

de	
   trabajo,	
   desde	
   la	
   lucha	
   de	
   clases85.	
   Estos	
   Aparatos	
   ejercen	
   un	
   poder	
  

soberano	
  sobre	
  los	
  sujetos,	
  quienes	
  reproducimos	
  este	
  orden	
  ideológico.	
  Este	
  

ejercicio	
  continuo	
  de	
  repetición	
  da	
  pie	
  para	
  que	
  el	
  sistema	
  económico	
  tome	
  

su	
   lugar	
   convencional,	
   puesto	
   que	
   entendemos	
   nuestras	
   condiciones	
   reales	
  

de	
  existencia	
  a	
  partir	
  de	
  este	
  sistema.	
  Habitamos	
  en	
  una	
  estructura	
  valórica	
  

que	
  se	
  reproduce	
  en	
  todo	
  orden	
  de	
  Aparatos:	
  La	
  publicidad,	
  las	
  instituciones	
  

del	
   conocimiento	
   como	
   universidades	
   o	
   colegios,	
   la	
   familia,	
   la	
   iglesia,	
   los	
  

centros	
  culturales,	
  etc.	
  El	
  arte,	
  en	
  todas	
  sus	
  manifestaciones,	
  no	
  se	
  encuentra	
  

ajeno	
  a	
  esta	
  configuración	
   ideológica	
  y	
  normativa,	
   sobre	
   todo	
  dentro	
  de	
   los	
  

espacios	
  académicos	
  donde	
  se	
  ejercen	
  con	
  mayor	
  fuerza	
  ciertas	
  convenciones	
  

artísticas.	
  

	
  

Podemos	
   observar	
   una	
   relación	
   estrecha	
   entre	
   lo	
   cotidiano	
   y	
   el	
   arte,	
   de	
  

manera	
  similar	
  a	
  lo	
  que	
  fue	
  la	
  vanguardia	
  en	
  danza	
  de	
  fines	
  de	
  los	
  sesenta	
  y	
  

principios	
  de	
  los	
  setenta,	
  donde	
  el	
  arte	
  se	
  entendía	
  como	
  vida	
  cotidiana	
  y	
  no	
  

como	
  un	
  campo	
  adscrito	
  al	
  especialista.	
  La	
   inclusión	
  del	
  arte	
  en	
   los	
  medios	
  

masivos	
  de	
   comunicación	
  y	
  de	
  alto	
   alcance	
   como	
   forma	
  de	
  entretención	
  de	
  

masas,	
  como	
  fenómeno	
  espectacular,	
  recrea	
  convenciones	
  y	
  reglas	
  mediadas	
  

por	
   los	
   Aparatos.	
   La	
   figura	
   del	
   artista	
   se	
   posiciona	
   entonces	
   como	
   una	
  

mercancía	
  a	
   la	
  cual	
  podemos	
  acceder.	
  Los	
  medios	
  funcionan	
  como	
  Aparatos	
  

Ideológicos	
  que	
  identifican,	
  sitúan	
  y	
  transponen	
  la	
  identidad	
  de	
  un@	
  artista	
  

como	
   un	
   bien	
   asequible	
   -­‐una	
   imagen-­‐	
   a	
   replicar	
   en	
   nuestros	
   cuerpos.	
   El	
  

centro	
   del	
   interés	
   se	
   encuentra	
   también	
   en	
   las	
   prácticas	
   de	
   los	
   títeres	
  

mediáticos	
   y	
   en	
   los	
   efectos	
   que	
   estos	
   causan	
   en	
   las	
   relaciones	
   (relaciones	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
85	
  Ibíd.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  67	
  
	
  
	
  

	
  
	
  

	
  

sexo/afectivas,	
   pleitos,	
   etc.).	
   Cuando	
   se	
   abandona	
   el	
   protagonismo	
  del	
   arte,	
  

en	
   total	
   atención	
   sobre	
   el	
   sujeto	
   y	
   sus	
   actividades,	
   el	
   resto	
  de	
   los	
  mortales	
  

accedemos	
   a	
   la	
   posibilidad	
   de	
   “espectacularización”	
   de	
   nuestra	
   identidad	
  

gracias	
  a	
  las	
  redes	
  (sociales)	
  virtuales.	
  Es	
  una	
  reproducción	
  del	
  espectáculo	
  a	
  

nivel	
  masivo	
  pero	
  de	
  bajo	
  alcance,	
  o	
  más	
  bien	
  el	
  alcance	
  es	
  medido	
  por	
  una	
  

red	
  que	
  supuestamente	
  cada	
  cual	
  administra.	
  De	
  la	
  misma	
  manera	
  en	
  que	
  se	
  

responde	
   a	
   un	
   fenómeno	
   social,	
   tecnológico	
   y	
   productivo,	
   el	
   ejercicio	
   del	
  

espectáculo	
   no	
   sólo	
   es	
   de	
   carácter	
   artístico,	
   sino	
   también	
   identitario	
   y	
  

performativo.	
   Al	
   transponer	
   la	
   propia	
   identidad,	
   o	
   bien	
   la	
   identidad	
   de	
   un	
  

artista	
   o	
   personaje	
   del	
   espectáculo	
   a	
   través	
   de	
   una	
   red	
   social	
   virtual,	
   un	
  

medio	
  como	
  la	
  televisión	
  o	
  la	
  publicidad	
  en	
  los	
  espacios	
  públicos,	
  escoge	
  un	
  

aspecto	
  de	
  ese	
  sujeto,	
  enmarcándolo	
  como	
  una	
  denominación	
  que,	
  en	
   tanto	
  

reiteración,	
   se	
   transforma	
   en	
   una	
   norma.	
   Así	
   toma	
   forma	
   el	
   aspecto	
  

ideológico	
  que	
   impone	
  el	
   ejercicio	
  performativo	
  de	
   “espectacularización”	
   al	
  

producir	
  los	
  efectos	
  que	
  como	
  discurso	
  nombra.	
  

	
  

Judith	
   Butler	
   encara	
   este	
   análisis	
   desde	
   la	
   teoría	
   Queer,	
   respecto	
   a	
   la	
  

denominación	
   de	
   sexo-­‐género,	
   aludiendo	
   a	
   la	
   performatividad	
   del	
   género	
  

como	
   ejercicio	
   reiterativo	
   de	
   una	
   norma	
   que	
   se	
   constituye	
   a	
   partir	
   de	
   una	
  

construcción	
  de	
  orden	
  ideológico	
  previa:	
  En	
  la	
  repetición	
  de	
  un	
  discurso	
  que	
  

produce	
   los	
   efectos	
   que	
   nombra	
   sobre	
   los	
   sujetos,	
   planteando	
   esta	
  

denominación	
   como	
   un	
   dictamen	
   fundamentalmente	
   cultural,	
   no	
   dado	
   de	
  

antemano,	
   ni	
  menos	
   aún	
  previo	
   al	
   lenguaje86.	
  Destaca	
   en	
   el	
   trabajo	
  de	
   esta	
  

filósofa	
   el	
   modo	
   de	
   comprender	
   la	
   noción	
   de	
   “lo	
   natural”,	
   dada	
   como	
   un	
  

fundamento	
   intransigente	
   respecto	
   a	
   muchas	
   de	
   nuestras	
   condiciones	
   de	
  

existencia,	
   usado	
   en	
   contextos	
   cotidianos	
   de	
   comunicación,	
   como	
   en	
   otros	
  

ilustrados.	
   El	
   poder	
   soberano	
   de	
   esta	
   noción	
   promete	
   a	
   la	
   humanidad	
   una	
  

condición	
   previa	
   al	
   lenguaje,	
   como	
   si	
   este	
   nombrara	
   sólo	
   lo	
   ya	
   existente.	
  

Butler	
   propone,	
   a	
   grandes	
   rasgos,	
   una	
   pluralidad	
   de	
   estéticas	
   y	
   elecciones	
  

sexuales,	
  en	
  tanto	
  se	
  disponen	
  a	
  producir	
  ideologías,	
  no	
  a	
  representarlas.	
  Con	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
86	
  Cf.	
  BUTLER,	
  	
  Judith,	
  Lenguaje,	
  poder	
  e	
  identidad,	
  Síntesis,	
  Madrid,	
  1997.	
  



	
  
Los	
  efectos	
  del	
  lenguaje	
  |	
  68	
  

	
  
	
  
	
  

esto	
   la	
   ideología,	
   y	
   por	
   lo	
   tanto	
   el	
   lenguaje,	
   demuestran	
   la	
   capacidad	
   de	
  

producir	
   una	
   realidad	
   posible,	
   más	
   que	
   de	
   exponerla	
   sólo	
   mediante	
   una	
  

descripción.	
   La	
   ideología,	
   tanto	
   para	
   Butler	
   como	
   para	
   Althusser,	
   no	
   se	
  

identifica	
   a	
   partir	
   de	
   una	
   línea	
   de	
   pensamiento	
   o	
   de	
   ciertas	
   tendencias	
  

valóricas	
   y/o	
   morales	
   dadas	
   de	
   una	
   vez	
   y	
   para	
   siempre,	
   sino	
   que	
   es	
   una	
  

condición	
  dada	
  en	
  cada	
  sujeto	
  por	
  encontrare	
  articulado	
  en	
  una	
  sociedad	
  y	
  

en	
   un	
   lenguaje.	
   La	
   ideología	
   siempre	
   se	
   encontrará	
   determinada	
   por	
  

Aparatos	
   de	
   la	
   norma.	
   El	
   proceso	
   de	
   construcción	
   que	
   el	
   lenguaje	
   realiza	
  

sobre	
   los	
  sujetos	
  es	
  constante	
  y	
  continuo,	
  por	
   lo	
   tanto	
  susceptible	
  de	
  sufrir	
  

modificaciones.	
  Esto	
  nos	
  da	
  un	
  espacio	
  para	
  articular	
  transformaciones	
  y	
  no	
  

ser	
   títeres	
  movilizados	
  por	
  un	
  Aparto.	
   Pero	
   a	
   su	
   vez,	
   este	
  movimiento	
   será	
  

una	
  fuente	
  de	
  poder	
  muy	
  fuerte	
  para	
  el	
  Aparato	
  respecto	
  a	
   la	
   imposibilidad	
  

de	
  identificar	
  la	
  fuente	
  empírica	
  del	
  nacimiento	
  de	
  una	
  norma.	
  

	
  

	
  

Performatividad	
  y	
  danza	
  contemporánea	
  

	
  

Ahora	
  bien	
  ¿Cómo	
  es	
  que	
  este	
  análisis	
  tiene	
  lugar	
  dentro	
  de	
  la	
  práctica	
  

de	
  la	
  danza	
  contemporánea?	
  En	
  primera	
  instancia,	
  en	
  el	
  ámbito	
  pedagógico	
  el	
  

lenguaje	
   sostiene	
   una	
   relación	
   activa	
   con	
   la	
   danza	
   al	
   facilitar	
   la	
   guía	
   y	
  

transmisión	
   de	
   la	
   experiencia	
   que	
   vivirá	
   el	
   cuerpo	
   que	
   la	
   practica.	
   La	
  

experiencia	
   del	
   estudiante	
   es	
   guiada	
   por	
   un@	
   profesor@	
   a	
   través	
   de	
   la	
  

realización	
   de	
   un	
   movimiento,	
   que	
   luego	
   el	
   alumno	
   imitará,	
   junto	
   con	
   la	
  

verbalización	
  de	
   lo	
  que	
  constituye	
  dicho	
  movimiento,	
  atingente	
  al	
  estilo	
  y	
  a	
  

su	
  vez	
  al	
  método	
  de	
  enseñanza.	
  Se	
   instruye	
  mediante	
   la	
  sapiencia	
  de	
  que	
  el	
  

funcionamiento	
  del	
  cuerpo	
  es	
  similar	
  en	
  todos	
  los	
  cuerpos	
  y	
  por	
  lo	
  tanto	
  su	
  

disposición	
  será	
  efectiva.	
  Pero	
  más	
  bien,	
  encontrándose	
  dentro	
  de	
  la	
  norma,	
  

cada	
   sujeto	
   y	
   por	
   lo	
   tanto	
   cada	
   cuerpo,	
   posee	
   convenciones	
   y	
   normas	
   que	
  

varían	
  según	
  los	
  espacios	
  que	
  habita	
  o	
  haya	
  habitado	
  a	
  lo	
  largo	
  de	
  su	
  historia.	
  

Esta	
  disposición	
  exige	
  conocer	
  la	
  norma	
  y	
  decidir	
  qué	
  queremos	
  de	
  ella	
  y	
  qué	
  

no,	
   lo	
   cual,	
   tratándose	
   del	
   cuerpo,	
   trae	
   a	
   colación	
   cánones	
   de	
   belleza	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  69	
  
	
  
	
  

	
  
	
  

	
  

hegemónicos	
  que	
  en	
  ningún	
  espacio	
  de	
  socialización	
  humano	
  nos	
  es	
  efectivo	
  

deshabitar.	
   La	
   enseñanza	
   de	
   la	
   danza	
   condiciona	
   un	
   proceso	
   mediado	
   por	
  

discursos	
   que	
   provienen	
   de	
   diversos	
   Aparatos,	
   reproduciendo	
   normas	
   que	
  

producen	
  efectos	
  sobre	
  los	
  cuerpos	
  que	
  la	
  practican.	
  

	
  

Remontándonos	
   a	
   la	
   historia	
   de	
   la	
   danza	
   contemporánea,	
   esta	
   nace	
   como	
  

respuesta	
   contestataria	
   a	
   la	
   danza	
   moderna,	
   práctica	
   que	
   venía	
  

desarrollándose	
   desde	
   principios	
   del	
   siglo	
   XX.	
   A	
   partir	
   de	
   mediados	
   de	
   la	
  

década	
   del	
   60'	
   ingresan	
   en	
   el	
   lenguaje	
   de	
   la	
   danza	
   -­‐es	
   decir,	
   a	
   su	
   carácter	
  

estético-­‐	
   formas	
   de	
   movimiento	
   cotidianas	
   -­‐caminar	
   por	
   ejemplo-­‐	
   como	
  

posibilidad	
   de	
   ser	
   arte,	
   como	
   posibilidad	
   de	
   ser	
   danza.	
   Podemos	
   intentar	
  

imaginar	
  lo	
  que	
  la	
  época	
  aporta	
  a	
  esta	
  tendencia,	
  los	
  efectos	
  	
  que	
  produjo	
  en	
  

este	
   contexto,	
   y	
   comprobarlo	
   si	
   se	
   quiere,	
   en	
   relatos	
   como	
   los	
   de	
   Roselee	
  

Goldberg87	
  sobre	
  la	
  historia	
  de	
  la	
  performance	
  en	
  el	
  siglo	
  XX.	
  Ahora	
  bien,	
  esta	
  

forma	
   de	
   producción	
   de	
   danza	
   se	
   instala	
   con	
   el	
   paso	
   de	
   los	
   años	
   y	
   se	
  

academiza,	
   dejando	
   su	
   condición	
   de	
   vanguardia	
   para	
   sistematizarse	
  

derivando	
   en	
   técnicas	
   que	
   acuñan	
   nombres,	
   formas	
   estéticas	
   y	
   métodos	
  

particulares	
  de	
  socialización.	
  La	
  producción	
  se	
  complejiza	
  y	
  lo	
  que	
  vemos	
  hoy	
  

en	
   escena,	
   que	
   se	
   señala	
   como	
   danza	
   contemporánea,	
   muy	
   pocas	
   veces	
  

parece	
   ser	
   cotidiano.	
   De	
   hecho	
   lo	
   que	
   se	
   dice	
   en	
   general	
   sobre	
   la	
   obra	
   de	
  

danza	
  contemporánea	
  es	
  que	
  no	
  se	
  entiende.	
  No	
  podemos	
  afirmar	
  si	
  la	
  danza	
  

contemporánea	
   no	
   se	
   da	
   a	
   entender	
   o	
   si	
   el	
   público	
  mantiene	
   una	
   relación	
  

distante	
   con	
   ella,	
   pero	
   si	
   existe	
   un	
   reclamo	
   por	
   entender	
   una	
   obra.	
   Esto	
  

podría	
  ser	
  una	
  oportunidad	
  para	
  impulsar	
  un	
  giro	
  en	
  la	
  práctica	
  actual	
  de	
  la	
  

danza	
  contemporánea	
  y	
  el	
  arte	
  escénico	
  y/o	
  al	
  menos,	
  un	
  análisis	
  crítico	
  de	
  

ambas	
   manifestaciones.	
   El	
   espectador	
   se	
   relaciona	
   generalmente	
   con	
   el	
  

entender	
   la	
  obra	
  de	
  arte,	
  en	
   tanto	
  necesita	
   traducir	
  desde	
   las	
  convenciones	
  

de	
  la	
  obra	
  que	
  está	
  visitando	
  para	
  comprender	
  su	
  existencia	
  en	
  el	
  mundo.	
  El	
  

ejercicio	
   ideológico	
   que	
   realizamos	
   los	
   sujetos	
   día	
   a	
   día,	
   a	
   cada	
   momento,	
  

ocurre	
  en	
  la	
  relación	
  obra-­‐audiencia.	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
87	
  GOLDBERG,	
  Roselee,	
  Performance	
  Art,	
  Destino,	
  Barcelona,	
  2002.	
  



	
  
Los	
  efectos	
  del	
  lenguaje	
  |	
  70	
  

	
  
	
  
	
  

Las	
   convenciones	
   alimentan	
   las	
   relaciones	
  humanas	
   en	
  el	
  momento	
  en	
  que	
  

emergen	
  y	
   lo	
  mismo	
   sucede	
   en	
   esta	
   relación	
   espectador/obra:	
  Hago	
   caso	
   a	
  

aquellos	
   signos	
   que	
   comprendo.	
   El	
   ejercicio	
   performativo	
   que	
   puede	
  

producir	
   una	
   obra	
   escénica	
   tiene	
   relación	
   con	
   esto:	
   Una	
   obra	
   nombra	
   y/o	
  

declama	
  un	
  cierto	
  estado	
  de	
  cosas,	
  sea	
  a	
  través	
  del	
  lenguaje,	
  del	
  movimiento	
  

o	
   de	
   ambos,	
   una	
   obra	
   está	
   provista	
   de	
   signos	
   que	
   acusan	
   convenciones	
   y	
  

normas,	
  a	
  pesar	
  de	
  ser	
  o	
  no	
  esa	
  su	
   intención.	
  Es	
  por	
  esto	
  que	
  el	
  cuerpo	
  del	
  

sujeto	
   intérprete,	
   aquel	
   que	
   danza,	
   siempre	
   será	
   el	
   sujeto	
   normado	
   e	
  

interpelado	
  por	
   el	
   lenguaje	
   y	
   la	
   ideología	
   cuando	
  no	
  danza,	
   cuando	
   camina	
  

por	
  la	
  calle	
  o	
  dialoga	
  con	
  un@	
  otr@.	
  Su	
  identidad	
  también	
  está	
  en	
  la	
  obra	
  y	
  

esto	
   es	
   algo	
   a	
   considerar	
  para	
   la	
   creación	
  de	
   la	
  misma,	
  para	
   su	
  método,	
   su	
  

puesta	
  en	
  escena,	
  su	
  narrativa,	
  para	
  todos	
  aquellos	
  factores	
  que	
  conforman	
  la	
  

obra	
  de	
  danza	
  contemporánea.	
  Si	
  la	
  intención	
  es	
  producir	
  los	
  efectos	
  que	
  su	
  

discurso	
   nombra,	
   esto	
   será	
   afortunado	
   -­‐y	
   por	
   lo	
   tanto	
   efectivo-­‐	
   siempre	
   y	
  

cuando	
  las	
  condiciones	
  en	
  las	
  que	
  se	
  lleva	
  a	
  cabo	
  sean	
  adecuadas.	
  El	
  hacerse	
  

cargo	
  de	
  que	
  estas	
  condiciones	
  se	
  presenten	
  es	
  una	
  tarea	
  que	
  el	
  creador	
  debe	
  

tomar	
  acuciosamente.	
  Darse	
  a	
  entender	
  o	
  no,	
  es	
  tarea	
  y	
  responsabilidad	
  del	
  

creador,	
  no	
  de	
  la	
  audiencia.	
  

	
  

Ahora	
   bien,	
   propongo	
   aquí	
   un	
   dispositivo	
   escénico	
   que	
   como	
   analogía	
   se	
  

acerca	
  a	
  esta	
  condición.	
  La	
  obra	
  escénica	
  es	
  ahora	
  una	
  experiencia	
  en	
  torno	
  a	
  

la	
   cual	
   la	
   relación	
   entre	
   el	
   artista	
   y	
   el	
   espectador	
   es	
   fundamental.	
   Las	
  

condiciones	
   de	
   entendimiento	
   se	
   amplifican,	
   o	
   bien	
   son	
   parte	
   sólo	
   de	
   ese	
  

momento	
  determinado,	
  haciendo	
  posible	
  la	
  comprensión	
  de	
  aquel	
  momento	
  

particular	
   de	
   enunciación	
   y	
   desarrollo.	
   Derivan	
   de	
   esta	
   experiencia,	
  

convenciones	
  que	
  se	
  activan	
  en	
  esa	
  relación	
  comunicativa.	
  Esta	
  experiencia	
  

no	
  es	
  el	
  producto	
  de	
  una	
  necesidad	
  asistencialista	
  del	
  creador,	
  donde	
  el	
  arte	
  

se	
  encuentra	
  al	
  servicio	
  pedagógico	
  de	
  las	
  personas,	
  sino	
  que	
  tiene	
  el	
  objetivo	
  

de	
   producir	
   los	
   efectos	
   que	
   el	
   discurso	
   de	
   la	
   obra	
   nombra,	
   es	
   decir,	
   es	
   un	
  

ejercicio	
  performativo	
  de	
  arte.	
  Es	
  necesario	
  considerar	
  que	
  esta	
  enunciación	
  

se	
  encuentra	
  determinada	
  por	
  normas,	
  por	
  lo	
  tanto	
  deberemos	
  constituirla	
  a	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  71	
  
	
  
	
  

	
  
	
  

	
  

partir	
   de	
   la	
   destrucción	
   o	
   afirmación	
  de	
   dichas	
   normas,	
   dependiendo	
  de	
   la	
  

obediencia	
  que	
  el	
  artista	
  tenga	
  respecto	
  a	
  los	
  Aparatos	
  Ideológicos	
  de	
  Estado.	
  

Aclaro	
   que	
   lo	
   performativo	
   del	
   arte	
   no	
   está	
   dado	
   por	
   su	
   condición	
   de	
  

escenificación,	
  ni	
  tampoco	
  por	
  acercarse	
  a	
  la	
  denominada	
  performance,	
  sino	
  

por	
  su	
  condición	
  de	
  acto	
  de	
  habla	
  y	
  poder	
  de	
  enunciación.	
  Así	
  se	
  propone	
  una	
  

transformación	
   en	
   la	
   secuencia	
   escénica	
   que	
   permite	
   recuperar	
   e	
  

incrementar	
  el	
  potencial	
  que	
  el	
  arte	
  posee	
  y	
  ha	
   tenido	
  históricamente	
  en	
   la	
  

sociedad	
   como	
   un	
   espacio	
   de	
   enunciación	
   que	
   descoloca,	
   denuncia	
   y	
  

desestabiliza.	
   La	
   experiencia	
   de	
   la	
   obra	
   instala	
   al	
   artista	
   por	
   debajo	
   de	
   su	
  

propia	
  identidad	
  performativa,	
  en	
  tanto	
  no	
  es	
  su	
  condición	
  de	
  experto	
  el	
  que	
  

activa	
   una	
   relación	
   jerárquica	
   de	
   conocimiento	
   o	
   habilidad	
   respecto	
   al	
  

espectador:	
   La	
   experiencia	
   invita	
   a	
   una	
   relación	
   horizontal	
   desde	
   un	
  

comienzo.	
  	
  

	
  

Esto	
  no	
  quiere	
  decir	
  que	
  la	
  performatividad	
  en	
  la	
  identidad	
  de	
  los	
  sujetos	
  se	
  

encuentre	
   recluida	
   a	
   ese	
   espacio,	
   por	
   el	
   contrario,	
   este	
   dispositivo	
   la	
  

considera	
  en	
  tanto	
  tal	
  y	
  la	
  agencia	
  se	
  pone	
  en	
  evidencia	
  como	
  acto	
  inaugural,	
  

comprometido	
   con	
   el	
   acontecer	
   y	
   la	
   relación,	
   más	
   que	
   con	
   la	
   verdad	
   del	
  

significado.	
   La	
   obra	
   no	
   espera	
   modificar	
   el	
   pensamiento,	
   la	
   percepción	
  

sensorial	
  o	
  la	
  situación	
  emocional	
  del	
  espectador,	
  sino	
  más	
  bien	
  modificarse	
  

a	
  sí	
  misma	
  dentro	
  ese	
  espacio	
  temporal	
  en	
  el	
  que	
  se	
  inaugura	
  y	
  desarrolla.	
  

	
  

	
  

La	
  agencia	
  de	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  

	
  

La	
  experiencialidad	
  atraviesa	
  al	
  cuerpo	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  a	
  

partir	
   la	
   disposición	
  del	
   sujeto	
   a	
  moverse.	
   Este	
   concepto	
   se	
   define	
   como	
   la	
  

atención	
  que	
   el	
   sujeto	
   le	
   da	
   a	
   su	
   cuerpo	
   en	
  movimiento,	
   transitando	
   en	
  un	
  

diálogo	
  subjetivo	
  en	
  torno	
  a	
  lo	
  “sensoperceptivo”,	
  interpelado	
  a	
  su	
  vez	
  por	
  la	
  

ideología.	
  Ese	
  instante	
  posee	
  un	
  poder	
  de	
  enunciación	
  aún	
  no	
  inaugurado,	
  se	
  

adscribe	
  sólo	
  a	
  sí	
  mismo	
  y	
  a	
  su	
  propia	
  experiencia,	
  pero	
  aún	
  esta	
  noción	
  se	
  



	
  
Los	
  efectos	
  del	
  lenguaje	
  |	
  72	
  

	
  
	
  
	
  

encuentra	
   en	
   un	
   límite	
  muy	
   fino	
   entre	
   lo	
   vivido,	
   lo	
   visible	
   y	
   lo	
   enunciado.	
  

Parecería	
   importante	
   dilucidar	
   la	
   experiencia	
   del	
   cuerpo	
   de	
   un	
   sujeto	
  

mientras	
  se	
  mueve,	
  respecto	
  a	
  la	
  conciencia	
  de	
  sí	
  y	
  a	
  cómo	
  en	
  esta	
  conciencia	
  

se	
  alojan	
  los	
  efectos	
  de	
  la	
  ideología	
  y	
  su	
  percepción	
  sensible.	
  Suponemos	
  una	
  

anterioridad	
  a	
  la	
  relación	
  con	
  otros	
  cuerpos,	
  un	
  pequeño	
  instante	
  previo	
  a	
  la	
  

interacción,	
   la	
   experiencialidad	
   será	
   un	
   antecedente	
   fundamental	
   en	
   el	
  

ejercicio	
  pedagógico	
  de	
  la	
  danza	
  contemporánea,	
  utilizado	
  como	
  herramienta	
  

que	
  activa	
  la	
  relación	
  del	
  estudiante	
  con	
  su	
  cuerpo,	
  en	
  la	
  disposición	
  de	
  este	
  a	
  

la	
  danza,	
  inaugurando	
  la	
  expresión	
  corporal	
  que	
  poseemos	
  todos	
  los	
  sujetos.	
  

La	
   improvisación	
   está	
   dotada	
   de	
   experiencialidad,	
   en	
   la	
   repetición	
   de	
   una	
  

frase	
   de	
   movimiento	
   ocurre	
   la	
   experiencialidad	
   y	
   en	
   escena	
   también	
   se	
  

suscita	
   dicha	
   experiencialidad.	
   Así,	
   esta	
   pareciera	
   ser	
   el	
   ejercicio	
   puro	
   del	
  

movimiento:	
   La	
   “danza	
   pura”	
   que	
   ha	
   de	
   inaugurar	
   la	
   historia	
   de	
   la	
   danza	
  

contemporánea 88 ,	
   señalando	
   algo	
   que	
   no	
   representa,	
   algo	
   abstracto,	
  

aparentemente	
   alejado	
   del	
   significado	
   y	
   por	
   lo	
   tanto	
   de	
   la	
   performatividad	
  

del	
   sujeto,	
   como	
   si	
   existiese	
   algo	
   como	
   la	
   pureza	
   en	
   lo	
   humano	
   y	
   en	
   el	
  

movimiento	
  de	
  un	
  cuerpo.	
  Aún	
  cuando	
  no	
  estoy	
  negando	
  con	
  esto	
  la	
  pureza	
  

como	
   adjetivación,	
   planteo	
   quizás	
   por	
   el	
   contrario,	
   un	
   espacio	
   donde	
   se	
  

reproduce	
   una	
   condición	
   previa	
   al	
   lenguaje	
   en	
   el	
   campo	
   de	
   la	
   danza	
  

contemporánea,	
   como	
   lo	
   es	
   la	
   naturaleza	
   para	
   la	
   condición	
   de	
   sexo	
   y	
   de	
  

género	
   según	
  Butler.	
  Aquí	
   se	
  visualiza	
  un	
  Aparato	
  que,	
   en	
   tanto	
   ideológico,	
  

reitera	
   un	
   discurso	
   que	
   norma,	
   un	
   dispositivo	
   que	
   produce,	
   no	
   que	
  

representa	
  un	
  discurso.	
  En	
  la	
  repetición,	
  este	
  discurso	
  hace	
  sus	
  efectos	
  en	
  el	
  

movimiento	
  de	
  los	
  sujetos,	
  y	
  por	
  lo	
  tanto	
  en	
  su	
  carga	
  simbólica	
  y	
  en	
  el	
  poder	
  

performativo	
  de	
  su	
  experiencialidad,	
  haciendo	
  creer	
  que	
  el	
  movimiento	
  tiene	
  

un	
  valor	
  por	
  sí	
  mismo,	
  ajeno	
  a	
   la	
  compresión	
   lingüística,	
   como	
  un	
  universo	
  

paralelo	
   de	
   enunciación	
   que	
   llamamos	
   expresión	
   corporal	
   y	
   que	
   el	
  

espectador	
  debe	
  sentir,	
  más	
  que	
  entender.	
  La	
  experiencialidad	
  como	
  ejercicio	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
88 	
  BURT,	
   Ramsay,	
   “Undoing	
   postmodern	
   dance	
   history”,	
   Sarma,	
   9	
   Octubre,	
   2004.	
  
[http://sarma.be/docs/767	
  En	
  Español:	
  
	
  http://cuadernosdedanza.com.ar/enpalabras/texto/deshacer-­‐historia-­‐de-­‐la-­‐danza-­‐
posmoderna]	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  73	
  
	
  
	
  

	
  
	
  

	
  

subjetivo	
  no	
   se	
   encuentra	
   ajena	
  al	
   lenguaje	
  ni,	
   por	
   lo	
   tanto,	
   a	
   la	
  norma.	
  No	
  

existe	
   una	
   condición	
   de	
   pureza,	
   puesto	
   que	
   la	
   ejecución	
   se	
   remonta	
   a	
   un	
  

contexto:	
  Escénico,	
  pedagógico	
  o	
  íntimo.	
  	
  

	
  

Esto	
  es	
  lo	
  que	
  podemos	
  reconocer	
  como	
  agencia	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea,	
  

que	
   resulta	
   problemática	
   por	
   su	
   reiteración.	
   La	
   “agencia	
   será	
   un	
   acto	
   con	
  

consecuencias”89,	
   del	
   cual	
   se	
   desprende	
   el	
   poder	
   performativo	
  del	
   lenguaje	
  

no	
   en	
   la	
   personificación,	
   ni	
   en	
   la	
   apropiación	
   por	
   parte	
   del	
   sujeto	
   de	
  

determinado	
  acto	
  de	
  habla	
  (y/o	
  espacio	
  de	
  identidad),	
  sino	
  en	
  la	
  posibilidad	
  

que	
  tiene	
  una	
  enunciación,	
  de	
  encarnar	
  un	
  discurso	
  que	
  produce	
  los	
  efectos	
  

que	
  nombra.	
  La	
  agencia	
  es	
  un	
  proceso	
  productivo	
  a	
  partir	
  del	
  cual	
  el	
  artista	
  

dispone	
  y	
  es	
  a	
   la	
  vez	
  dispuesto	
  por	
   l@s	
  espectador@s.	
  El	
   contenido	
  de	
  una	
  

enunciación,	
  a	
  su	
  vez,	
  indica	
  una	
  referencia	
  que	
  porta	
  un	
  discurso	
  previo.	
  	
  

Si	
  el	
  espectador	
  conoce	
  al	
  intérprete	
  ya	
  sea	
  de	
  forma	
  personal	
  o	
  a	
  través	
  de	
  

algún	
   otro	
  medio,	
   reconocerá	
   también	
   una	
   identidad	
   en	
   él,	
   esa	
   relación	
   se	
  

encuentra	
  activa,	
  por	
  lo	
  tanto	
  es	
  productiva.	
  El	
  intérprete	
  tiene	
  la	
  posibilidad	
  

de	
   renunciar	
   a	
   la	
   agencia	
   al	
   entregarse	
   a	
   ella	
   en	
   este	
   carácter	
   activo,	
  

denotando	
   el	
   espacio	
   normado,	
   pero	
   también	
   tiene	
   la	
   posibilidad	
   de	
  

subvertir	
  este	
  espacio	
  utilizando	
  el	
  acto	
  de	
  habla	
  como	
  método	
  para	
  recrear	
  

discursos,	
  normas	
  o	
  agencias	
  novedosas.	
  La	
  experiencia	
  es	
  una	
  enunciación	
  

de	
  carácter	
  performativo	
  que	
  posibilita	
  una	
  modificación	
  de	
  la	
  norma	
  gracias	
  

a	
   que	
   el	
   contexto	
   resguardará	
   los	
   significados	
   emergidos.	
   El	
   espacio	
   de	
   la	
  

obra	
   será	
   evento	
   de	
   interpelación.	
   Aún	
   si	
   su	
   enunciación	
   performativa	
   es	
  

desafortunada,	
  no	
  será	
  falsa	
  (igualmente	
  significa	
  y	
  produce,	
  a	
  pesar	
  de	
  que	
  

no	
   haga	
   aquello	
   que	
   se	
   propuso),	
   conformándose	
   lo	
   que	
   Butler	
   reconoce	
  

como	
   propio	
   del	
   lenguaje:	
   La	
   ausencia	
   de	
   control,	
   en	
   tanto	
   el	
   sujeto	
   y	
   el	
  

lenguaje	
   son	
  agentes,	
   no	
   entidades90.	
   El	
   paradigma	
  de	
   la	
   representación	
  ha	
  

muerto,	
  no	
  podemos	
  adjudicar	
  la	
  representación	
  ni	
  la	
  presentación	
  de	
  algún	
  

concepto	
  en	
  la	
  obra	
  de	
  arte,	
  sino	
  más	
  bien,	
  e	
  inevitablemente,	
  su	
  producción.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
89	
  BUTLER,	
  Lenguaje,	
  poder…,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  24.	
  
90	
  Ibíd.	
  



	
  
Los	
  efectos	
  del	
  lenguaje	
  |	
  74	
  

	
  
	
  
	
  

	
  

Si	
  el	
  arte	
  escénico	
  se	
  conforma	
  como	
  un	
  intento	
  de	
  no	
  responder	
  a	
  los	
  efectos	
  

de	
  la	
  espectacularización	
  en	
  la	
  materialidad	
  de	
  su	
  obra,	
  la	
  práctica	
  se	
  estanca,	
  

puesto	
  que	
  estos	
  efectos	
  se	
  encuentran	
  inmersos	
  dentro	
  de	
  sus	
  condiciones	
  

de	
  creación,	
  escenificación	
  y	
  en	
  la	
  relación	
  del	
  arte	
  como	
  producto	
  dentro	
  del	
  

sistema	
   económico	
   capitalista.	
   La	
   falta	
   de	
   interpelaciones	
   entre	
   aquellos	
  

espacios	
   de	
   convención	
   humana	
   no	
   otorga	
   una	
   solución	
   a	
   la	
   problemática	
  

arte	
  y	
  mercado,	
  puesto	
  que	
  el	
  arte	
  no	
  pertenece	
  de	
  por	
  sí	
  a	
  un	
  espacio,	
  nada	
  

tendrá	
  esta	
   condición,	
   entendiendo	
  que	
  el	
   lenguaje	
  no	
  puede	
  nombrar	
   algo	
  

que	
   ya	
   es,	
   algo	
   que	
   lo	
   antecede,	
   sino	
   que	
   ambos	
   espacios	
   se	
   producen	
   y	
  

reproducen.	
   Así,	
   la	
   manera	
   mediante	
   la	
   cual	
   el	
   creador	
   reproduce	
   será	
  

ámbito	
  de	
   reflexión	
  y	
  de	
  acción	
  para	
  poner	
  en	
  duda	
   la	
  pureza	
  de	
   cualquier	
  

discurso.	
  	
  

	
  

En	
   esta	
   última	
   década,	
   la	
   tecnología	
   parece	
   avanzar	
   más	
   rápido	
   que	
   el	
  

pensamiento	
   y	
   la	
   práctica	
   humana.	
   La	
   sociedad	
   actualiza	
   sus	
  medios,	
   pero	
  

sus	
   estructuras	
   culturales	
   parecen	
   seguirle	
   por	
   detrás,	
   más	
   lento,	
  

modificándose	
   en	
   virtud	
   del	
   proceso	
   productivo.	
   La	
   comprensión	
   de	
   la	
  

existencia	
   como	
   proceso	
   ascendente	
   o	
   lineal	
   acusará	
   en	
   este	
   discurso	
   la	
  

reiteración	
   de	
   una	
   norma,	
   lo	
   que	
   permite	
   adscribirlo	
   en	
   un	
   alcance	
  

contemplativo	
   de	
   su	
   contexto.	
   No	
   siendo	
   este	
   el	
   objetivo,	
   sino	
   más	
   bien	
  

disponerse	
  a	
  un	
  proceso	
  de	
  producción	
  artística	
  altamente	
  transformador,	
  el	
  

cuerpo	
   será	
   un	
   dispositivo,	
   una	
   herramienta	
   que	
   articule	
   mayores	
  

posibilidades	
   que	
   un	
   discurso,	
   gracias	
   a	
   que	
   puede	
   contenerlos	
   ambos.	
   El	
  

cuerpo,	
  que	
  históricamente	
  ha	
  pertenecido	
  a	
  una	
  ideología	
  que	
  se	
  reitera	
  en	
  

lo	
   cotidiano	
   como	
   marca	
   de	
   una	
   identidad	
   y	
   en	
   lo	
   artístico	
   como	
   marca	
  

estética	
   y	
   academicista,	
   puede	
   apropiarse	
   de	
   su	
   enunciación	
   performativa	
  

desde	
   una	
   pluralidad	
   de	
   sentidos,	
   géneros,	
   sexos	
   e	
   identidades	
   que	
   no	
  

nombrásemos.	
   La	
   performatividad	
   del	
   sujeto	
   podría	
   revelar	
   un	
   proceso	
   de	
  

acción	
  que	
  no	
  alcanzase	
  a	
  ser	
  normado,	
  es	
  decir,	
  la	
  experiencia	
  humana	
  sería	
  	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  75	
  
	
  
	
  

	
  
	
  

	
  

reacción	
   -­‐comprensión	
   y	
   acción 91 -­‐,	
   dejando	
   de	
   lado	
   la	
   necesidad	
   de	
  

definirnos	
   como	
   sujetos,	
   tendencia	
   que	
   crea	
   fronteras	
   de	
   exclusión,	
   de	
  

normalidad,	
   normatividad	
   e	
   identidad	
   ilusorias	
   para	
   mejor	
   conquistar	
   un	
  

espacio	
  humano	
  de	
  comunidad,	
  ya	
  sea	
  a	
  partir	
  de	
  una	
  creación	
  artística	
  o	
  de	
  

las	
  prácticas	
  cotidianas,	
  o	
  bien,	
  en	
  otro	
  espacio	
  no	
  nombrado	
  que	
  componga	
  

ambas	
  experiencias.	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
91	
  RODRÍGUEZ,	
   Luisa,	
   “Acción	
   y	
  mundo	
   en	
   Hannah	
   Arendt”,	
   La	
   filosofía	
   de	
  Agnes	
  Heller	
   y	
   su	
  
diálogo	
  con	
  Hannah	
  Arendt,	
  Congreso	
  internacional,	
  Murcia,	
  del	
  13	
  al	
  15	
  de	
  octubre	
  de	
  2009.	
  



	
   	
   	
   |	
  76	
  
	
  
	
  
	
  
	
  



	
   	
   	
   |	
  77	
  
	
  
	
  
	
  
ENTRE	
  UN	
  GESTO	
  Y	
  UNA	
  PRÁCTICA	
  

ALGUNAS	
  ARTICULACIONES	
  PARA	
  UNA	
  REFLEXIÓN	
  POLÍTICA	
  EN	
  DANZA	
  

Francisca	
  Crisóstomo∗	
  	
  

	
  

	
  
¿Habrá	
  otra	
  mirada	
  sobre	
  el	
  arte	
  contemporáneo	
  que	
  aquella	
  que	
  el	
  mismo	
  

medio	
  artístico	
  se	
  hace	
  de	
  sí	
  mismo?92	
  

	
  Jean-­‐Marc	
  Adolphe,	
  Boris	
  Charmatz,	
  Olga	
  De	
  Soto	
  

	
  

	
  

Es	
  tiempo	
  entonces	
  de	
  devolver	
  a	
  las	
  “fuerzas”	
  su	
  valor	
  y	
  lugar	
  de	
  

expresión,	
  en	
  tanto	
  son	
  un	
  “trabajo	
  del	
  cuerpo”	
  que	
  esperamos	
  se	
  

manifieste	
  intensamente,	
  más	
  allá	
  y	
  a	
  través	
  del	
  embalaje	
  espectacular	
  de	
  

la	
  danza,	
  que	
  lo	
  vuelve	
  inofensivo,	
  es	
  decir	
  liso...93	
  

Laurence	
  Louppe	
  
	
  

	
  

¿Qué	
   movemos	
   cuando	
   bailamos?	
   ¿Cuáles	
   son	
   las	
   direcciones	
  

convocadas	
  para	
  un	
  movimiento,	
  y	
  cuáles	
  son	
   los	
  nuevos	
  vectores	
  que	
  ellas	
  

despiertan?	
   ¿Qué	
   poética	
   se	
   teje	
   y	
   aparece	
   en	
   quien	
   danza	
   y	
   en	
   quien	
  

observa?	
  y	
   ¿Cuál	
  es	
  el	
  diálogo	
  que	
  se	
  genera	
  entre	
  esos	
  puntos	
  de	
  vista?	
  El	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
∗	
   Titulada	
   de	
   la	
   carrera	
   de	
   Licenciatura	
   en	
   Danza	
   mención	
   Pedagogía,	
   Coreografía	
   e	
  
Interpretación	
  y	
  Licenciada	
   en	
  Educación	
  por	
   la	
  Escuela	
  de	
  Danza	
  Espiral	
   de	
   la	
  Universidad	
  
Academia	
   de	
   Humanismo	
   Cristiano.	
  Sus	
   intereses	
   se	
   relacionan	
   con	
   la	
   investigación	
   del	
  
movimiento	
  en	
  el	
  ámbito	
  de	
  la	
  danza	
  contemporánea,	
  desde	
  sus	
  formatos	
  de	
  experimentación	
  
y	
  creación,	
  en	
  un	
  diálogo	
  permanente	
  entre	
  práctica	
  y	
  teoría.	
  Durante	
  el	
  año	
  2011	
  y	
  parte	
  del	
  
2012	
  creó	
  y	
  formó	
  parte	
  de	
  Núcleo	
  Al	
  Azar/Colectivo	
  Transversal	
  de	
  Composición	
  en	
  Tiempo	
  
Real,	
   con	
  quienes	
  se	
  dedicó	
  a	
   la	
   investigación	
  de	
   la	
  puesta	
  en	
  escena	
  de	
   la	
   improvisación.	
  El	
  
año	
  2012	
  creó	
  la	
  obra	
  Tres	
  Deseos	
  y	
  participó	
  como	
  intérprete	
  en	
  variadas	
  obras	
  de	
  danza	
  de	
  
creadores	
  chilenos	
  y	
  extranjeros.	
  Actualmente	
  está	
  dedicada	
  al	
  estudio	
  de	
  la	
  improvisación	
  en	
  
danza	
   y	
   realiza	
   sus	
   estudios	
   del	
   Máster	
   “Artes,	
   mención	
   Música,	
   especialidad	
   Danza,	
   Línea	
  
Teoría	
  e	
  Investigación”,	
  en	
  la	
  Universidad	
  París	
  8,	
  Francia.	
  
	
  
92	
  ADOLPHE,	
  Jean-­‐Marc,	
  CHARMATZ,	
  Boris,	
  DE	
  SOTO,	
  Olga,	
  et.	
  al.,	
  “Engagements”,	
  Nouvelles	
  de	
  
Danse,	
  Dossier	
  Danse	
  et	
  Politique,	
  N°30,	
  Ed.	
  Contredanse,	
  Bruxelles,	
  1997,	
  p.	
  50.	
  
Debo	
   señalar	
   que	
   las	
   traducciones	
   de	
   los	
   textos	
   del	
   francés	
   al	
   español	
   están	
   bajo	
   mi	
  
responsabilidad	
  pues	
  no	
  cuento	
  con	
  sus	
  traducciones	
  oficiales	
  que	
  de	
  hecho,	
  en	
  la	
  mayoría	
  de	
  
los	
  casos,	
  aún	
  no	
  existen,	
  con	
  la	
  excepción	
  de	
  los	
  textos	
  de	
  Jacques	
  Rancière	
  y	
  Michel	
  Foucault.	
  
93	
  LOUPPE,	
   Laurence,	
   “Qu’est-­‐ce	
   qui	
   est	
   politique	
   en	
   danse?”,	
   Nouvelles	
   de	
   Danse,	
   Dossier	
  
Danse	
  et	
  Politique,	
  N°30,	
  Ed.	
  Contredanse,	
  Bruselas,	
  1997,	
  p.	
  38.	
  



	
   Entre	
  un	
  gesto	
  y	
  una	
  práctica	
  |	
  78	
  
	
  
	
  

	
  
proceso	
   de	
   creación	
   de	
   un	
   trabajo	
   artístico	
   es	
   la	
   construcción	
   de	
   un	
   foco	
  

móvil,	
  de	
  un	
  lugar	
  de	
  observación	
  desde	
  el	
  cual	
  relacionarse	
  con	
  el	
  mundo.	
  La	
  

relación	
   de	
   una	
   pieza	
   con	
   el	
   espectador,	
   su	
   organización	
   interna,	
   las	
   ideas	
  

que	
  porta	
  y	
  la	
  manera	
  en	
  que	
  se	
  articulan,	
  como	
  también	
  la	
  postura	
  hacia	
  las	
  

instituciones	
  y	
  aquella	
  para	
  con	
  los	
  pares,	
  son	
  algunas	
  de	
  las	
  diferentes	
  capas	
  

y	
   esferas	
   que	
   conviven	
   en	
   la	
   creación	
  de	
   todo	
  proyecto.	
   En	
   este	
   sentido,	
   la	
  

posibilidad	
  de	
  una	
  reflexión	
  política	
  en	
  danza	
  requiere	
  una	
  apertura	
  sensible	
  

hacia	
   la	
   dinámica	
   existente	
   entre	
   cada	
   proceso	
   creativo	
   y	
   sus	
   contextos	
   de	
  

aparición,	
   en	
   un	
   ejercicio	
   permanente	
   por	
   comprender	
   la	
   compleja	
  

interacción	
  en	
  que	
  se	
  construyen	
  y	
  organizan	
  los	
  discursos	
  del	
  poder.	
  Así,	
  por	
  

ejemplo,	
   la	
   rearticulación	
   de	
   las	
   redes	
   sindicales	
   de	
   la	
   danza	
   en	
   Chile	
   -­‐el	
  

Sindicato	
  de	
  trabajadores	
  de	
  la	
  danza	
  (SINATAD)	
  o	
  el	
  Sindicato	
  de	
  danza	
  de	
  

la	
   región	
   de	
   Valparaíso-­‐,	
   la	
   creación	
   de	
   nuevos	
   festivales	
   orientados	
   a	
   la	
  

relación	
   entre	
   las	
   creaciones	
   en	
   danza	
   y	
   sus	
   contextos	
   sociales	
   -­‐el	
   festival	
  

Danza	
  en	
  Emergencia	
   o	
   el	
   encuentro	
  Escenas	
  al	
  Siglo	
  XXI-­‐,	
   como	
   también	
   la	
  

aparición	
  de	
  grupos	
  de	
  carnaval	
  en	
  el	
  espacio	
  de	
  la	
  calle,	
  distintos	
  al	
  trabajo	
  

de	
   las	
  compañías	
  contemporáneas	
   -­‐el	
  grupo	
  Chinchin	
  Tirapié	
  o	
   la	
  Comparsa	
  

JuanYrosa-­‐,	
   son	
   algunas	
   respuestas	
   específicas	
   de	
   la	
   danza	
   al	
   contexto	
  

político-­‐social	
  chileno.	
  Estas	
  propuestas	
  abren	
  a	
  su	
  vez	
  nuevas	
  interrogantes	
  

al	
   interior	
   del	
   trabajo	
   en	
   danza,	
   en	
   relación	
   al	
   lugar	
   de	
   su	
   estudio	
   en	
   la	
  

sociedad,	
  y	
  a	
  la	
  manera	
  en	
  que	
  sus	
  prácticas	
  interactúan	
  con	
  ella.	
  

	
  

Pensar	
   el	
   conjunto	
   de	
   la	
   actividad	
   coreográfica	
   en	
   términos	
   de	
  

“movimiento	
  de	
  cosas”,	
  permitiría	
  también	
  desligar	
  las	
  relaciones	
  

causales	
  que	
  organizan	
  y	
  jerarquizan	
  nuestra	
  visión	
  del	
  arte,	
  para	
  

así	
   reabrir	
   la	
   cuestión	
   ética	
   (¿por	
   qué?	
   ¿por	
   qué	
   hacerlo?),	
   tan	
  

crucial	
   en	
   un	
   dominio	
   donde	
   la	
   estética	
   y	
   la	
   política	
   están	
  

estrechamente	
   atadas	
   al	
   servicio	
   público.	
   Pensar	
   que	
   las	
  

decisiones	
   de	
   programación,	
   de	
   producción,	
   los	
   dispositivos	
   de	
  

financiamiento,	
   la	
   arquitectura	
   de	
   los	
   teatros	
   y	
   espacios,	
   etc.,	
  

están	
  ahí	
  para	
  facilitar	
  o	
  entrabar	
  el	
  nacimiento	
  de	
  las	
  obras,	
  hace	
  

de	
   “la	
   creación	
   contemporánea”	
   el	
   propósito	
   sagrado	
   alrededor	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  79	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

del	
   cual	
   son	
   tendidos	
   los	
   actos	
   del	
   conjunto	
   de	
   la	
   red	
  

profesional.94	
  

	
  

A	
   través	
   de	
   este	
   texto	
   quisiera	
   aportar	
   con	
   la	
   presentación	
   de	
   algunos	
  

elementos	
   que	
   a	
  mi	
   parecer	
   están	
   en	
   juego	
   en	
   un	
   pensamiento	
   político	
   en	
  

danza,	
  sin	
  embargo,	
  no	
  espero	
  en	
  ningún	
  caso	
  alcanzar	
  a	
  ordenarlos	
  ni	
  lograr	
  

nombrarlos	
   por	
   completo.	
   Aun	
   así,	
   quisiera	
   proponer	
   una	
   pregunta	
   que	
  

puede	
  ayudarnos	
  a	
  la	
  lectura	
  de	
  estas	
  primeras	
  ideas:	
  ¿Cuáles	
  podrían	
  ser	
  las	
  

escenas	
   políticas	
   del	
   trabajo	
   en	
   danza	
   en	
   Chile?	
   y	
   ¿Cuáles	
   son,	
   a	
   su	
   vez,	
  

aquellas	
   que	
   se	
   articulan	
   al	
   interior	
   del	
   trabajo	
   mismo	
   de	
   nuestro	
   cuerpo	
  

danzante?	
  

	
  

	
  

Movimientos	
  entre	
  disciplina,	
  política	
  y	
  poder	
  

	
  

El	
  sujeto	
  de	
  proyecto	
  es,	
  entonces,	
  el	
  sujeto	
  de	
  lo	
  indefinido,	
  de	
  lo	
  incertero	
  

y	
  de	
  lo	
  incierto,	
  pero	
  también	
  de	
  lo	
  indefinido	
  como	
  aquello	
  que	
  no	
  puede	
  estar	
  

acabado,	
  sino	
  que	
  está	
  en	
  proceso	
  y	
  puede	
  ser	
  retomado	
  cada	
  vez.	
  

Jean-­‐Marc	
  Adolphe,	
  Boris	
  Charmatz,	
  Olga	
  De	
  Soto	
  

	
  

El	
   filósofo	
   Jacques	
  Rancière	
  hace	
  una	
  distinción	
  entre	
   la	
  política	
   y	
   lo	
  

político	
   que	
  puede	
  ayudarnos	
  a	
   comenzar	
  esta	
   reflexión.	
  Lo	
  político	
  viene	
  a	
  

ser	
   el	
   encuentro	
   entre	
   dos	
   procesos	
   heterogéneos,	
   es	
   decir,	
   la	
   policía	
   y	
   la	
  

igualdad.	
  La	
  policía	
  es	
  el	
  gobierno,	
  pues	
  norma	
  la	
  convivencia	
  de	
  los	
  sujetos,	
  

distribuyendo	
   jerárquicamente	
   lugares	
   y	
   funciones 95 .	
   Por	
   su	
   parte,	
   la	
  

igualdad	
  es	
  el	
  juego	
  de	
  prácticas	
  guiadas	
  por	
  la	
  presuposición	
  de	
  igualdad	
  de	
  

todos	
   los	
   sujetos	
   sin	
   distinción,	
   y	
   de	
   la	
   preocupación	
   por	
   verificarla	
  

constantemente.	
   A	
   este	
   proceso	
   Rancière	
   lo	
   nombra	
   emancipación,	
   pero	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
94	
  GINOT,	
   Isabelle,	
   “Un	
   lieu	
  commun”,	
  Repères,	
  N°11,	
  Biennale	
  Nationale	
  de	
  Danse	
  de	
  Val-­‐de-­‐
Marne,	
  marzo	
  2003,	
  p.	
  7.	
  
95	
  Cf.	
  RANCIÈRE,	
  Jacques,	
  Política,	
  policía,	
  democracia,	
  LOM,	
  Santiago	
  de	
  Chile,	
  2006,	
  p.	
  17.	
  



	
   Entre	
  un	
  gesto	
  y	
  una	
  práctica	
  |	
  80	
  
	
  
	
  

	
  
terminará	
  por	
  nombrarlo	
  “política”96.	
  La	
  política	
  no	
  tiene	
  sujetos,	
   lugares	
  ni	
  

objetos	
   consustanciales,	
   sino	
   que	
   está	
   constituida	
   por	
   un	
   demos,	
   que	
   son	
  

todos	
   aquellos	
   que	
   “no	
   cuentan”	
   y	
   conforman	
   un	
   espacio	
   vacío	
   y	
  

suplementario.	
   De	
   este	
   modo,	
   la	
   relación	
   que	
   existe	
   entre	
   la	
   policía	
   y	
   la	
  

política,	
   está	
   en	
   que	
   toda	
   policía	
   daña	
   la	
   igualdad,	
   de	
   ahí	
   que	
   surja	
   la	
  

emancipación	
   del	
   demos	
   como	
   el	
   acto	
   de	
   uno	
   o	
   varios	
   sujetos	
   que	
  

interrumpen	
  un	
  proceso	
  de	
  gobierno.	
  Si	
  “lo	
  político	
  es	
  la	
  escena	
  en	
  donde	
  la	
  

verificación	
   de	
   la	
   igualdad	
   debe	
   tomar	
   la	
   forma	
   de	
   una	
   daño”97,	
   entonces:	
  

¿Dónde	
  está	
  lo	
  político	
  y	
  cómo	
  acontece	
  la	
  política	
  en	
  el	
  contexto	
  de	
  la	
  danza	
  

contemporánea	
  chilena?	
  	
  

	
  

Es	
  imposible	
  obviar,	
  por	
  ejemplo,	
  la	
  permanente	
  tensión	
  que	
  existe	
  entre	
  las	
  

instituciones	
  de	
  gobierno	
  y	
  l@s	
  artistas	
  en	
  relación	
  a	
  la	
  asignación	
  de	
  fondos	
  

para	
  el	
  desarrollo	
  de	
  sus	
  proyectos,	
  la	
  escasez	
  de	
  espacios	
  para	
  la	
  creación	
  y	
  

presentación	
   de	
   sus	
   obras,	
   o	
   la	
   precaria	
   condición	
   laboral	
   en	
   que	
   se	
  

encuentran	
   todas	
   y	
   todos	
   l@s	
   trabajador@s	
   de	
   la	
   danza.	
   Entonces,	
   bajo	
   la	
  

lógica	
  de	
  Rancière:	
   ¿Qué	
  papel	
   juegan	
   las	
   instituciones	
  gubernamentales	
  en	
  

su	
   rol	
   fiscalizador	
   y	
   organizador	
   de	
   nuestro	
   medio	
   artístico?	
   ¿Desde	
   qué	
  

lugares	
   nos	
   posicionamos	
   frente	
   a	
   ellas	
   en	
   tanto	
   artistas	
   y	
  

trabajadoras/trabajadores?	
   ¿Cómo	
   respondemos	
   frente	
   al	
   orden	
   que	
  

establecen	
  estas	
   instituciones?	
  Si	
  bien	
   la	
  noción	
  de	
  disciplina	
  propuesta	
  por	
  

Foucault	
  es	
  discutida	
  por	
  otras	
  teorías	
  que	
  defienden	
  el	
  paso	
  hacia	
  un	
  nuevo	
  

paradigma	
  post-­‐disciplinario,	
   pienso	
  que	
   las	
  nociones	
  que	
  nos	
   entrega	
   este	
  

autor	
   aún	
   son	
   pertinentes	
   en	
   este	
   análisis	
   pues	
   nos	
   permiten	
   percibir	
   el	
  

sentido	
   de	
   la	
   organización	
   institucional	
   del	
   campo	
   de	
   la	
   danza.	
   Foucault	
  

plantea	
   la	
   idea	
   de	
  disciplina	
   como	
   un	
   tipo	
   de	
   poder	
   que	
   tiene	
   por	
   objetivo	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
96	
  “La	
  política	
  no	
  es	
  la	
  actualización	
  del	
  principio,	
  de	
  la	
  ley,	
  o	
  de	
  ‘lo	
  propio’	
  de	
  una	
  comunidad.	
  
La	
   política	
   no	
   tiene	
   arkhé	
   (mandato).	
   En	
   sentido	
   estricto	
   es	
   anárquica.	
   Es	
   lo	
   que	
   indica	
   el	
  
nombre	
  mismo	
  de	
  democracia	
  [...].	
  El	
  demos	
  es	
  al	
  mismo	
  tiempo	
  el	
  nombre	
  de	
  la	
  comunidad	
  y	
  
el	
   nombre	
   de	
   su	
   división,	
   el	
   nombre	
   del	
   tratamiento	
   de	
   un	
   daño.	
   Más	
   allá	
   de	
   todo	
   litigio	
  
particular,	
   la	
   ‘política	
   del	
   pueblo’	
   daña	
   la	
   distribución	
   policial	
   de	
   lugares	
   y	
   de	
   funciones,	
  
porque	
   el	
   pueblo	
   es	
   siempre	
   más	
   y	
   menos	
   que	
   él	
   mismo.	
   Es	
   el	
   poder	
   de	
   uno-­‐de-­‐más	
   que	
  
enrarece	
  el	
  orden	
  de	
  la	
  policía.”	
  Ibíd.	
  	
  	
  
97	
  Ibíd.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  81	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

normar	
  y	
  organizar	
  una	
  comunidad	
  bajo	
  la	
  forma	
  de	
  “sociedad	
  disciplinaria”.	
  

Para	
   ello	
   se	
   sirve	
   de	
   una	
   serie	
   de	
   técnicas	
   y	
   procedimientos	
   que	
   buscan	
  

fabricar	
  cuerpos	
  dóciles,	
   es	
  decir,	
   cuerpos/sujetos	
   entrenados	
  para	
   los	
   fines	
  

que	
  aquella	
  disciplina	
  se	
  propone:	
  

	
  

La	
  disciplina	
  no	
  puede	
   identificarse	
  ni	
  con	
  una	
   institución	
  ni	
  con	
  

un	
  aparato.	
  Es	
  un	
  tipo	
  de	
  poder,	
  una	
  modalidad	
  para	
  ejercerlo	
  que	
  

implica	
   todo	
   un	
   conjunto	
   de	
   instrumentos,	
   de	
   técnicas,	
   de	
  

procedimientos,	
  de	
  niveles	
  de	
  aplicación,	
  de	
  metas;	
  es	
  una	
  “física”	
  

o	
  una	
  “anatomía”	
  del	
  poder,	
  una	
  tecnología.98	
  

	
  

Una	
  disciplina	
  se	
  opone	
  a	
   lo	
  nómade.	
  Su	
  propósito	
  es	
   inmovilizar	
  o	
  regular	
  

los	
   movimientos	
   para	
   luego	
   volverlos	
   maleables.	
   A	
   través	
   de	
   sus	
  

mecanismos,	
   busca	
   dominar	
   las	
   fuerzas	
   que	
   hacen	
   nacer	
   a	
   las	
   masas	
   que	
  

resisten	
   a	
   su	
   poder,	
   para	
   neutralizarlas	
   y	
   contrarrestar	
   su	
   potencial.	
  

Revueltas,	
   organizaciones	
   o	
   agitaciones,	
   todo	
   lo	
   que	
   surja	
   de	
   estructuras	
  

horizontales	
  debe	
  ser	
   controlado.	
  Por	
  eso	
  opera	
  con	
  un	
  modelo	
  vertical	
  de	
  

organización,	
   pues	
   establece	
   escalones	
   fijos	
   que	
   obligan	
   a	
   cumplir	
   una	
  

determinada	
  función.	
  	
  

	
  

A	
  partir	
  de	
  mi	
  experiencia,	
  puedo	
  decir	
  que	
  en	
  el	
   trabajo	
  en	
  danza	
  existen	
  

variadas	
  manifestaciones	
  disciplinares.	
  La	
  escuela	
  o	
  conservatorio,	
  en	
  tanto	
  

espacio	
   oficial	
   de	
   formación	
   y	
   educación	
   de	
   bailarinas	
   y	
   bailarines,	
   es	
   un	
  

gran	
  ejemplo	
  de	
  ellas.	
  Con	
   los	
  matices	
  y	
  especificidades	
  pertinentes	
  a	
   cada	
  

contexto,	
   el	
   proceso	
   de	
   formación	
   que	
   se	
   transmite	
   en	
   una	
   escuela	
   o	
  

conservatorio	
   tiene	
   por	
   misión	
   el	
   traspaso	
   de	
   los	
   saberes	
   de	
   la	
   danza	
   a	
  

través	
   de	
   diversos	
   mecanismos	
   y	
   estructuras	
   de	
   organización.	
   De	
   esta	
  

manera	
   se	
   designan	
   niveles	
   de	
   conocimiento,	
   se	
   escogen	
   a	
   aquellos	
  

capacitados	
   para	
   ser	
   bailarin@s	
   y	
   se	
   autoriza	
   el	
   ejercicio	
   a	
   quienes	
   ya	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
98	
  	
  FOUCAULT,	
  Michel,	
  Vigilar	
  y	
  Castigar,	
  Siglo	
  XXI,	
  Buenos	
  Aires,	
  2008,	
  p.	
  248.	
  



	
   Entre	
  un	
  gesto	
  y	
  una	
  práctica	
  |	
  82	
  
	
  
	
  

	
  
acumularon	
   ciertos	
   saberes.	
   Se	
   transfiere	
   así	
   un	
   modelo	
   de	
   relación	
  

subjetivo	
  y	
  específico	
  que	
  se	
  constituye	
  como	
  discurso	
  de	
  la	
  experiencia.	
  Por	
  

ello,	
  es	
   justo	
  hacerse	
   la	
  pregunta:	
   ¿Cuáles	
  son	
   los	
  sentidos	
  o	
  consecuencias	
  

subterráneas	
  que	
  operan	
  en	
  esta	
  idea	
  disciplinar	
  de	
  la	
  danza?	
  El	
  conflicto	
  de	
  

la	
   imagen	
   y	
   de	
   la	
   mirada	
   del	
   otro,	
   las	
   complejidades	
   del	
   género	
   -­‐

homosexualidad,	
  primacía	
  patriarcal	
  y	
  canónica	
  de	
  la	
  noción	
  de	
  belleza-­‐,	
  los	
  

problemas	
  en	
  relación	
  a	
   la	
  auto-­‐exigencia	
  y	
   la	
   competencia	
  entre	
   los	
  pares	
  

que	
  dificulta	
   la	
  organización	
  colaborativa	
  son	
  cuestiones	
   latentes	
  al	
  ámbito	
  

de	
   la	
   formación	
  y	
   la	
   creación	
  en	
  danza,	
  que	
  ayudan	
  a	
  mantener	
  una	
  visión	
  

disciplinaria	
   de	
   una	
   praxis	
   que	
   ciertamente	
   es	
   mucho	
   más	
   diversa	
   y	
  

compleja,	
  flexible	
  y	
  dinámica:	
  

	
  

La	
  disciplina	
  tiene	
  que	
  poner	
  en	
  juego	
  las	
  relaciones	
  de	
  poder,	
  no	
  

por	
   encima	
   sino	
   en	
   el	
   tejido	
   mismo	
   de	
   la	
   multiplicidad,	
   de	
   la	
  

manera	
  más	
  discreta	
  que	
  se	
  pueda,	
   la	
  mejor	
  articulada	
  sobre	
   las	
  

demás	
   funciones	
   de	
   esta	
   multiplicidad,	
   la	
   menos	
   dispendiosa	
  

también	
   	
   [...].	
   las	
   disciplinas	
   son	
   el	
   conjunto	
   de	
   las	
   minúsculas	
  

invenciones	
   técnicas	
   que	
   han	
   permitido	
   hacer	
   que	
   crezca	
   la	
  

magnitud	
   útil	
   de	
   las	
   multiplicidades	
   haciendo	
   decrecer	
   los	
  

inconvenientes	
   del	
   poder	
   que,	
   para	
   hacerlos	
   justamente	
   útiles,	
  

debe	
  regirlas.99	
  

	
  

El	
  poder	
  de	
  las	
  instituciones	
  está	
  dado	
  por	
  su	
  permanencia	
  en	
  el	
  tiempo,	
  por	
  

su	
   fijación	
   y	
   validación	
   como	
   estructuras	
   orientadas	
   a	
   organizar,	
   ordenar,	
  

fiscalizar	
  y	
  relacionar	
  todos	
  los	
  elementos	
  de	
  la	
  escena	
  artística.	
  Este	
  rol	
  es	
  el	
  

de	
   una	
   policía	
   que	
   debe	
   responder	
   a	
   cierta	
   noción	
   de	
   lo	
   que	
   es	
   la	
   danza,	
  

según	
   una	
   visión	
   disciplinar	
   de	
   la	
   misma.	
   Sin	
   embargo,	
   la	
   característica	
  

dinámica	
  innata	
  de	
  este	
  arte	
  no	
  nace	
  solamente	
  de	
  lo	
  evidente	
  de	
  su	
  soporte	
  

de	
   aparición	
   –un	
   sujeto/cuerpo	
   en	
   movimiento-­‐,	
   sino	
   también	
   de	
   una	
  

sensibilidad	
   flexible,	
   moviente	
   y	
   articulada	
   a	
   través	
   de	
   verbos	
   que	
   son	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
99	
  Ibíd.,	
  pp.	
  253-­‐254.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  83	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

conjugados	
   en	
   el	
   presente,	
   entonces	
   son	
   cambiantes	
   y	
   movedizos,	
   están	
  

aconteciendo.	
   En	
   este	
   sentido,	
   estas	
   estructuras	
   institucionales	
   están	
  

opuestas	
  al	
  espíritu	
  mismo	
  de	
  un	
  proyecto	
  en	
  danza	
  y	
  pierden	
  su	
  sentido	
  en	
  

tanto	
   no	
   se	
   encuentran	
   en	
   correspondencia	
   directa	
   y	
   contingente	
   con	
   el	
  

demos.	
   Aquí	
   reside	
   el	
   complejo	
   problema	
   con	
   las	
   instituciones,	
   pues	
   un	
  

proyecto	
   artístico	
   amparado	
   en	
   ellas	
   deberá	
   siempre	
   someterse	
   en	
   cierto	
  

punto	
   a	
   un	
   proceso	
   de	
   homogeneización	
   disciplinar	
   para	
   serle	
  

representativo	
  y	
  útil,	
  pues	
  ganará	
  reconocimiento	
  y	
  estabilidad	
  en	
  el	
  seno	
  de	
  

ellas,	
  pero	
  perderá	
  fuerza	
  y	
  conexión	
  con	
  las	
  redes	
  de	
  trabajo	
  de	
  sus	
  pares,	
  

que	
   se	
   van	
   construyendo	
   a	
   través	
   de	
   procesos	
   de	
   emancipación	
   por	
   la	
  

igualdad	
   de	
   condiciones	
   y	
   oportunidades.	
   En	
   otras	
   palabras,	
   las	
   preguntas	
  

que	
   habría	
   que	
   hacerse	
   son:	
   ¿Para	
   quiénes	
   y	
   con	
   quiénes	
   construimos	
  

nuestras	
   experiencias	
   de	
   creación?	
   ¿Somos	
   intérpretes	
   o	
   colaboradores?	
  

¿Qué	
  tipo	
  de	
  organización	
  adoptamos,	
  la	
  forma	
  de	
  compañía,	
  de	
  un	
  colectivo,	
  

una	
   asociación,	
   una	
   cooperativa	
   o	
   el	
   anonimato?	
   ¿Qué	
   implicaciones	
   y	
  

consecuencias	
   tienen	
   los	
   diferentes	
   espacios	
   de	
   circulación	
   que	
   elegimos	
  

para	
  nuestras	
  obras?	
   ¿De	
  qué	
  contextos	
  nacen	
   las	
   creaciones	
  y	
   cuáles,	
   a	
   su	
  

vez,	
   permiten	
   emerger?	
   ¿Cómo	
   enunciamos,	
   componemos	
   y	
   ponemos	
   en	
  

escena	
   nuestros	
   discursos?	
   Pero	
   por	
   sobre	
   todo:	
   “¿Para	
   quién	
   y	
   porqué	
  

todavía	
  danzamos?”100	
  

	
  

La	
  noción	
  de	
  disciplina	
  de	
   la	
  danza	
  ofrecida	
  por	
   las	
   instituciones	
  culturales,	
  

así	
   como	
   a	
   través	
   de	
   la	
   transmisión	
   de	
   los	
   saberes	
   de	
   sus	
   espacios	
   de	
  

formación,	
   es	
   la	
   proyección	
   del	
   pensamiento	
   de	
   un	
   cuerpo	
   homogéneo,	
  

estable	
   y	
   autónomo,	
   que	
   queda	
   al	
   margen	
   de	
   la	
   vida	
   socio-­‐política	
   de	
   su	
  

contexto.	
   Isabelle	
   Ginot	
   afirma	
   que	
   “el	
   límite	
   entre	
   gesto	
   danzado	
   y	
   gesto	
  

hablado,	
   o	
   gesto	
   cantado,	
   es	
   un	
   corte	
   puramente	
   institucional,	
   que	
   reposa	
  

sobre	
  una	
  doble	
  y	
  paradoxal	
   ilusión	
  del	
   ‘cuerpo’”101.	
  Podemos	
  ver	
  así	
  hasta	
  

qué	
   punto	
   el	
   poder	
   disciplinar	
   de	
   las	
   instituciones	
   se	
   filtra	
   en	
   aquellos	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
100	
  ADOLPHE,	
  CHARMATZ,	
  DE	
  SOTO,	
  “Engagements”,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  50.	
  
101	
  GINOT,	
   Isabelle,	
   “Danse:	
   L’en	
   dehors	
   et	
   l’au-­‐dedans	
   de	
   la	
   discipline”,	
   GOURDON,	
   Anne-­‐
Marie,	
  Les	
  nouvelles	
  formations	
  de	
  l'interprète,	
  C.N.R.S.,	
  Paris,	
  2004,	
  p.	
  2.	
  



	
   Entre	
  un	
  gesto	
  y	
  una	
  práctica	
  |	
  84	
  
	
  
	
  

	
  
espacios	
   que	
   creemos	
   protegidos	
   de	
   los	
   efectos	
   de	
   lo	
   político.	
   Entonces,	
   es	
  

preciso	
   preguntarnos:	
   ¿Bajo	
   qué	
   condiciones	
   definimos,	
   o	
   no,	
   lo	
   que	
   es	
  

danza?	
   Y	
   “¿Cuál	
   es	
   el	
   grado	
   de	
   realidad	
   en	
   la	
   noción	
   misma	
   de	
   disciplina	
  

artística,	
   implicando	
   una	
   zona	
   fronteriza	
   entre	
   un	
   campo	
   (“la	
   danza”,	
   “el	
  

teatro”,	
   “la	
  música”,	
  etc.)	
  y	
  otro?”102.	
  Si	
   las	
   “ideas	
  de	
  sujeto	
  e	
   instrumento	
   se	
  

confunden	
   con	
   las	
   de	
   bailarín-­‐intérprete”103 ,	
   entonces	
   ¿Dónde	
   queda	
   la	
  

experiencia	
   subjetiva,	
   discursiva	
   y	
   crítica	
   inherente	
   a	
   toda	
   experiencia	
   de	
  

movimiento?	
   Si	
   bien	
   estas	
   preguntas	
   pueden	
   parecer	
   inconducentes	
   o	
  

exageradas,	
   considero	
   que	
   si	
   logramos	
   al	
   menos	
   ponerlas	
   en	
   acción	
  

estaremos	
   en	
   el	
   camino	
   de	
   una	
   toma	
   de	
   consciencia	
   certera	
   sobre	
   las	
  

implicancias,	
   consecuencias	
   o	
   repercusiones	
   que	
   puede	
   tener	
   el	
   trabajo	
  

artístico	
  en	
  diversos	
  contextos.	
  La	
  reflexión	
  que	
  propongo	
  a	
  continuación	
  ha	
  

venido	
   acompañándonos	
   disimuladamente	
   en	
   el	
   camino	
   descendiente	
   que	
  

hemos	
  recorrido	
  -­‐desde	
  “afuera”	
  hacia	
  “adentro”-­‐	
  sobre	
  los	
  alcances	
  políticos	
  

de	
   un	
   trabajo	
   en	
   danza.	
   Y	
   es	
   en	
   este	
   punto	
   que	
   quisiera	
   considerar	
   a	
   su	
  

principal	
  materia:	
  El	
  trabajo	
  sensible	
  del	
  cuerpo	
  en	
  movimiento.	
  

	
  

	
  

El	
  cuerpo	
  es	
  un	
  campo	
  de	
  batalla104	
  

	
  

Laurence	
   Louppe	
   comienza	
   su	
   artículo	
   ¿Qué	
   es	
   lo	
   político	
   en	
   danza?	
  

con	
  esta	
  elocuente	
  cita	
  de	
  Sally	
  Banes	
  (“El	
  cuerpo	
  es	
  un	
  campo	
  de	
  batalla”),	
  

en	
  este	
  escrito	
  desarrolla	
  un	
  discurso	
  claro	
  y	
  comprometido	
  con	
  el	
  proyecto	
  

de	
   la	
   danza	
   contemporánea.	
   Siguiendo	
   con	
   las	
   ideas	
   expuestas	
  

anteriormente,	
   quisiera	
   a	
   continuación	
   poner	
   la	
   atención	
   sobre	
   aquello	
   del	
  

trabajo	
  en	
  danza	
  que,	
  sin	
  definirla	
  necesariamente	
  como	
  disciplina,	
  pone	
  en	
  

juego	
   lo	
   político	
   de	
   sus	
   contextos.	
   Louppe	
   plantea	
   que:	
   “La	
   danza	
  

contemporánea	
   está	
   construyendo	
   un	
   cuerpo	
   susceptible	
   de	
   cambiar	
   el	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
102	
  Ibíd.	
  
103	
  Cf.	
  GINOT,	
  “Un	
  lieu	
  commun”,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  7.	
  
104	
  LOUPPE,	
  “Qu'est-­‐ce	
  qui	
  est	
  politique…”,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  36.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  85	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

orden	
   de	
   las	
   cosas	
   a	
   partir	
   de	
   la	
   consciencia	
   de	
   las	
   fuerzas”105.	
   Estas	
   se	
  

manifiestan	
   artísticamente	
   bajo	
   la	
   forma	
   de	
   tensiones,	
   tanto	
   en	
   la	
  

dramaturgia	
   como	
   en	
   la	
   puesta	
   en	
   escena	
   y	
   su	
   relación	
   con	
   el	
   espectador,	
  

pero	
   sobre	
   todo	
   en	
   sus	
   cuerpos.	
   El	
   discurso	
   causalista	
   de	
   algun@s	
  

historiador@s	
  que	
  perciben	
  el	
  cuerpo,	
  y	
  por	
  tanto	
  a	
  la	
  danza,	
  como	
  un	
  simple	
  

vehículo	
   ideológico	
   de	
   una	
   época,	
   es	
   tajantemente	
   denunciado,	
   pues	
  “la	
  

danza	
  contemporánea	
  ha	
  dado,	
  por	
  primera	
  vez	
  en	
  la	
  historia,	
  una	
  visibilidad	
  

a	
   estas	
   fuerzas”106.	
   El	
   cuerpo	
   en	
   tanto	
   es	
   nuestro	
   factor	
   común,	
   es	
   aquella	
  

materia	
  sensible	
  y	
  perceptiva	
  que	
  nos	
  interrelaciona	
  con	
  l@s	
  otr@s	
  y	
  con	
  el	
  

mundo	
   de	
   manera	
   igualitaria,	
   y	
   es	
   la	
   experiencia	
   sensible	
   de	
   este	
   cuerpo	
  

rebelde	
  la	
  que	
  es	
  susceptible	
  de	
  operar	
  transformaciones	
  en	
  la	
  organización	
  

social	
   y	
   sus	
   modos	
   de	
   representación.	
   Sin	
   embargo,	
   Louppe	
   nos	
   recuerda	
  

que,	
   “guardando	
  en	
  sí	
   las	
  marcas	
  de	
   los	
  avances	
   (a	
  veces	
   tan	
   invisibles	
  que	
  

pueden	
  escapar	
  al	
  control	
  de	
  la	
  ideología),	
  el	
  cuerpo	
  persiste.”107	
  Esta	
  idea	
  de	
  

la	
  persistencia	
  del	
  cuerpo,	
  conlleva	
  a	
  su	
  vez	
  la	
  de	
  una	
  corporalidad.	
  El	
  filósofo	
  

francés	
   Michel	
   Bernard	
   critica	
   el	
   concepto	
   de	
   “cuerpo”	
   tal	
   como	
   ha	
   sido	
  

construido	
   por	
   la	
   modernidad,	
   para	
   proponer	
   en	
   cambio	
   la	
   noción	
   de	
  

corporalidad.	
   Bernard	
   reclama	
   la	
   idea	
  de	
  una	
  corporalidad	
   que	
  más	
  que	
  un	
  

cuerpo	
   pensado	
   como	
   una	
   sustancia	
   fija	
   y	
   homogénea,	
   sería	
   una	
   “red	
  

material	
   energética,	
   móvil	
   e	
   inestable	
   de	
   fuerzas	
   pulsionales,	
   y	
   de	
  

interferencias	
  de	
  intensidades	
  desordenadas	
  y	
  entrecruzadas”108.	
  Del	
  mismo	
  

modo,	
   Isabelle	
   Ginot	
   lo	
   explica	
   diciendo	
   que	
   se	
   trata	
   de	
   “un	
   continuo	
  

perceptivo	
  y	
  heterogéneo,	
  en	
  donde	
  el	
  sentir,	
  el	
  escuchar,	
  el	
  ver	
  y	
  el	
  moverse	
  

están	
  entrelazados	
  y	
  se	
  recomponen	
  sin	
  cesar	
  para	
  reinventar	
  la	
  experiencia	
  

del	
  sujeto,	
  sea	
  bailarín,	
  o	
  no.”109	
  

	
  

En	
   este	
   sentido,	
   nuestro	
   cuerpo	
   -­‐entendido	
   como	
   corporalidad-­‐	
   está	
  

atravesado	
  por	
  líneas	
  de	
  fuerza	
  -­‐sociales,	
  políticas,	
  económicas	
  y	
  perceptivas-­‐	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
105	
  Ibíd.,	
  p.	
  37.	
  
106	
  	
  	
  Ibíd.	
  
107	
  	
  Ibíd.	
  
108	
  BERNARD,	
  Michel,	
  De	
  la	
  création	
  chorégraphique,	
  CND,	
  Paris,	
  2001,	
  p.	
  20.	
  
109	
  GINOT,	
  “Un	
  lieu	
  commun”,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  4.	
  



	
   Entre	
  un	
  gesto	
  y	
  una	
  práctica	
  |	
  86	
  
	
  
	
  

	
  
que	
  van	
  trenzando	
  una	
  relación	
  con	
  tensiones	
  concretas	
  de	
  la	
  materia,	
  siendo	
  

la	
   más	
   fuerte	
   de	
   ellas,	
   la	
   fuerza	
   de	
   gravedad.	
   Entonces	
   nuestro	
   cuerpo	
  

deviene	
   “materia	
   del	
   mundo”,	
   por	
   lo	
   tanto	
   está	
   conectado	
   a	
   sus	
  

transformaciones	
   y	
   cambios,	
   viéndose	
   afectado	
   por	
   ellos,	
   pero	
   también	
  

pudiendo	
   activarlos.	
   Vamos	
   sobretodo	
   articulando	
   los	
   signos	
   de	
   una	
  

persistencia	
   al	
   tiempo,	
   que	
   existe	
   porque	
   siempre	
   hay	
   algo	
   que	
   queda.	
  

Nuestra	
  materia-­‐cuerpo	
  se	
  transforma	
  sin	
  desaparecer,	
  demostrándonos	
  que	
  

estamos	
  en	
  el	
  “aquí	
  y	
  ahora”.	
  Entonces	
  podemos	
  verificar	
   la	
  experiencia	
  del	
  

presente	
  no	
  sólo	
  por	
  la	
  consciencia	
  de	
  ser	
  y	
  estar	
  en	
  el	
  mundo,	
  sino	
  también	
  

por	
  la	
  percepción	
  de	
  nuestra	
  materia	
  tibia	
  y	
  viviente,	
  que	
  nos	
  permite	
  estar	
  

en	
   el	
   “hoy”	
   como	
   un	
   flujo	
   permanente	
   de	
   idas	
   y	
   venidas	
   hacia	
   todas	
   las	
  

direcciones	
  espaciales	
  y	
  temporales	
  posibles.	
  Si	
  este	
  cuerpo	
  somos	
  nosotras	
  y	
  

nosotros	
  en	
   tanto	
  sujetos	
  sociales,	
   las	
  posibilidades	
  de	
  reflexión,	
   creación	
  y	
  

transformación	
  residen	
  en	
  nuestras	
  acciones,	
  que	
   involucran	
  todas	
  aquellas	
  

decisiones	
  que	
  tomamos	
  y	
  que,	
  por	
  mínimas	
  que	
  sean,	
  cobran	
  la	
  fuerza	
  de	
  un	
  

movimiento	
  entretejido	
  a	
  un	
  contexto.	
  La	
  teórica	
  norteamericana	
  de	
  la	
  danza	
  

Sally	
   Banes	
   reafirma	
   lo	
   anterior	
   señalando	
   que	
   el	
   cuerpo	
   que	
   emana	
   de	
   la	
  

danza	
  contemporánea,	
  como	
  práctica	
  y	
  visibilidad,	
  no	
  solamente	
  reproduce,	
  

si	
   no	
   en	
   realidad	
   produce	
   conductas	
   sociales	
   fuera	
   del	
   campo	
  mismo	
  de	
   la	
  

danza110.	
  La	
  autora	
  pregunta:	
  “¿Es	
  necesario	
  que	
  seamos,	
  en	
  tanto	
  personas	
  

materiales,	
   o	
   completamente	
   víctimas,	
   o	
   completamente	
   resistentes	
   a	
  

nuestra	
  cultura?”111.	
  

	
  

Si	
   tomamos	
   las	
   ideas	
   de	
   Rancière	
   presentadas	
   al	
   inicio	
   del	
   texto,	
   podemos	
  

recordar	
  que	
  lo	
  político	
  opone	
  diferentes	
  lógicas	
  de	
  descripción	
  y	
  percepción	
  

de	
  las	
  partes	
  de	
  una	
  comunidad,	
  y	
  en	
  tanto	
  es	
  la	
  igualdad	
  lo	
  que	
  se	
  discute,	
  la	
  

aparición	
   de	
   la	
   relación	
   dominante/dominado	
   será	
   siempre	
   necesaria	
   de	
  

enfrentar.	
   Sin	
  embargo,	
   la	
   “oposición	
  a”	
  no	
  es	
   la	
  única	
  posibilidad,	
   también	
  

existe	
   la	
   de	
   construir	
   alternativas	
   a	
   través	
   de	
   nuestras	
   obras	
   y	
   nuestras	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
110	
  	
  Cf.	
   BANES,	
   Sally,	
   “Pouvoir	
   et	
   corps	
   dansant	
  “,	
  Mobiles	
  N°1,	
  Danse	
   et	
   utopie,	
   L'Harmattan,	
  
Saint-­‐Denis,	
  1999,	
  p.	
  33.	
  
111	
  Ibíd.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  87	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

prácticas	
   que	
   se	
   constituyen	
   como	
   nuevos	
   mundos	
   y	
   nuevos	
   modos	
   de	
  

“ponerse	
   en	
   relación	
   con”.	
   En	
   este	
   sentido,	
   nuestra	
   acción	
   política	
   logrará	
  

visibilizar	
  lo	
  que	
  antes	
  no	
  tenía	
  razones	
  de	
  ser	
  visto,	
  instituyendo	
  en	
  el	
  acto	
  el	
  

mundo	
   donde	
   alguien	
   es	
   algo	
   y	
   donde	
   su	
   argumento	
   es	
   argumento	
   en	
   sí	
  

mismo,	
   manifestando	
   a	
   su	
   vez	
   el	
   marco	
   sensible	
   en	
   que	
   es	
   posible	
  

percibirlo112:	
  

	
  

Un	
   movimiento	
   danzado	
   como	
   una	
   lectura	
   del	
   espacio	
   y	
   del	
  

tiempo,	
   largamente	
   del	
   contexto,	
   una	
   lectura	
   sensible,	
   en	
   curso,	
  

del	
   espacio.	
   Entre	
   percibir	
   y	
   hacer	
   no	
   existe	
   una	
   diferencia	
  

natural,	
  o	
  más	
  bien,	
  el	
  percibir	
  es	
  siempre	
  una	
  acción.113	
  

	
  

Entonces	
   ¿Qué	
   emerge	
   de	
   una	
   práctica	
   en	
   danza?	
   ¿Qué	
   es	
   lo	
   que	
   una	
  

experiencia	
   sensible	
   de	
   movimiento	
   permite	
   crear	
   y	
   transformar?	
   Estoy	
  

segura	
  que	
  nuestras	
  respuestas	
  pueden	
  ser	
  fuentes	
  inmensas	
  de	
  tensiones	
  y	
  

que	
  muchas	
  de	
  ellas	
  pueden	
  ser	
  incluso	
  vías	
  de	
  construcción	
  de	
  nuevas	
  ideas	
  

de	
   mundo.	
   Para	
   ello	
   considero	
   que	
   es	
   necesario	
   comprender	
   de	
   dónde	
   y	
  

porqué	
   surgen	
   estas	
   tensiones,	
   es	
   decir,	
   dónde	
   está	
   lo	
   político	
   en	
   nuestra	
  

realidad	
  artística	
  y	
  cuál	
  es	
   la	
  política	
  que	
  vamos	
  a	
  desarrollar	
  para	
  vivir	
  en	
  

ella.	
   Aquí	
   aparece	
   la	
   ética,	
   como	
   un	
   conjunto	
   de	
   valores	
   personales	
   con	
  

sentido	
   comunitario	
   -­‐y	
   no	
   por	
   ello	
   normados-­‐	
   que	
   van	
   a	
   orientar	
   nuestras	
  

decisiones:	
  

	
  

Hemos	
   asistido	
   a	
   un	
   recubrimiento	
   de	
   las	
   “fuerzas”	
   por	
   los	
  

“signos”	
  de	
  un	
  sistema	
  que,	
  por	
  sobre	
  el	
  plano	
  de	
  la	
  opresión	
  y	
  de	
  

la	
   explotación	
   de	
   los	
   cuerpos	
   danzantes	
   (como	
   fuerzas	
  

susceptibles	
   de	
   producir	
   esos	
   signos	
   directamente	
   explotables),	
  

reenvía	
   aquellas	
   situaciones	
   bajo	
   la	
   influencia	
   de	
   los	
   modos	
   de	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
112	
  Cf.	
  RANCIÈRE,	
  Política,	
  policía…,	
  op.	
  cit.	
  
113	
  BARDET,	
  Marie,	
  Penser	
  et	
  mouvoir.	
  Une	
  rencontre	
  entre	
  danse	
  et	
  philosophie,	
   L'Harmattan,	
  
Paris,	
  2011,	
  p.	
  161.	
  



	
   Entre	
  un	
  gesto	
  y	
  una	
  práctica	
  |	
  88	
  
	
  
	
  

	
  
producción	
   corporales	
   descritos	
   por	
   Foucault	
   en	
   “Vigilar	
   y	
  

castigar”114.	
  

	
  

En	
  tanto	
  el	
  trabajo	
  de	
  la	
  danza	
  vuelve	
  consciente	
  la	
  presencia	
  de	
  las	
  fuerzas,	
  

el	
  cuerpo	
  como	
  “campo	
  de	
  batalla”	
  emerge	
  pues	
  al	
  interior	
  de	
  su	
  movimiento	
  

se	
  afrontan	
  corrientes	
  de	
  pensamiento,	
  ideologías	
  y	
  relaciones	
  de	
  fuerzas115.	
  

De	
  este	
  modo	
  “la	
  percepción	
  y	
  el	
  intercambio	
  (de	
  fuerzas)	
  remiten	
  a	
  algo	
  muy	
  

distinto	
  que	
  al	
  consumo	
  de	
  signos.	
  Ellos	
  refieren,	
  entre	
  otras	
  cosas,	
  a	
  un	
  valor	
  

de	
   uso	
   que	
   prevalece	
   por	
   sobre	
   un	
   valor	
   de	
   cambio.”116	
  Las	
   ideas	
   que	
   aquí	
  

expongo	
  son	
  articulaciones.	
  No	
  utilizo	
  esta	
  palabra	
  por	
  azar,	
  sino	
  evocando	
  la	
  

propia	
   anatomía	
   de	
   nuestro	
   cuerpo:	
   Una	
   articulación	
   como	
   puesta	
   en	
  

movimiento	
   de	
   uno	
   o	
  más	
   segmentos,	
   que	
   precisan	
   de	
   espacio	
   y	
   tensiones	
  

simultáneas	
   para	
   conformar	
   una	
   estructura	
   resistente	
   de	
   volumen	
   flexible,	
  

que	
   pueda	
   ser	
   potencia	
   de	
   otro	
  movimiento,	
   desde	
   el	
  más	
   sutil	
   y	
   pequeño	
  

hasta	
   el	
   más	
   explosivo	
   y	
   abarcador.	
   Evoco	
   aquí	
   a	
   Marie	
   Bardet,	
   que	
  

desarrolla	
   una	
   bella	
   reflexión	
   sobre	
   las	
   articulaciones,	
   como	
   una	
   “tensión	
  

entre”117,	
  es	
  decir,	
  una	
  dinámica	
  presente	
  para	
  un	
  movimiento	
  futuro	
  posible,	
  

o	
   quizás	
   un	
   movimiento	
   que	
   ya	
   está	
   siendo.	
   Son	
   articulaciones	
   pues	
   no	
  

pretenden	
   imponerse	
   como	
   partitura,	
   sino	
   al	
   contrario,	
   buscan	
   detonar	
   la	
  

emergencia	
  de	
  otro	
  movimiento	
  continuo	
  y	
  flexible,	
   inquieto	
  y	
  sensible,	
  que	
  

pueda	
   desencadenar	
   otras	
   tantas	
   articulaciones	
  más	
   adentro	
   y	
  más	
   allá	
   de	
  

estos	
  territorios	
  tan	
  sutiles	
  y	
  pujantes	
  como	
  lo	
  son	
  ponerse	
  a	
  bailar	
  en	
  medio	
  

de	
  nuestro	
  contexto	
  socio-­‐político	
  actual.	
  Quizás	
  esta	
   reflexión	
   trata	
  de	
  una	
  

composición	
   coreográfica	
   en	
  medio	
   del	
   paisaje	
   social,	
   donde	
   las	
   preguntas	
  

que	
  podemos	
  hacernos	
   serían:	
   ¿Cómo	
  queremos	
   componer	
  nuestro	
   trabajo	
  

en	
  esta	
  sociedad?	
  ¿Desde	
  qué	
   lugar	
  decidimos	
  ponernos	
  en	
  relación	
  con	
   los	
  

otros?	
  Y	
  en	
  definitiva:	
  ¿Qué	
  queremos	
  bailar	
  cuando	
  bailamos?	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
114	
  LOUPPE,	
  “Qu'est-­‐ce	
  qui	
  est	
  politique…”,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  38.	
  
115	
  Ibíd.	
  
116	
  Ibíd.	
  
117	
  Cf.	
  BARDET,	
  Penser	
  et	
  mouvoir...	
  op.	
  cit.	
  



	
   	
   	
   |	
  89	
  
	
  
	
  
	
  

LA	
  APARICIÓN	
  DEL	
  CUERPO	
  EN	
  LA	
  DANZA	
  	
  

Isabel	
  Carvallo∗	
  	
  

	
  

	
  

A	
  través	
  de	
  este	
  artículo	
  quisiera	
  esbozar	
  un	
  intento	
  por	
  reflexionar	
  en	
  

torno	
   al	
   devenir	
   de	
   la	
   danza	
   y	
   cómo	
   es	
   que	
   a	
   raíz	
   del	
   agotamiento	
   de	
   sus	
  

recursos	
  el	
  cuerpo	
  surge	
  y	
  se	
  posiciona.	
  En	
  este	
  sentido	
  hablo	
  de	
  un	
  cuerpo	
  q	
  

que	
  aparece	
  como	
  el	
  asunto	
  central	
  de	
  la	
  danza	
  hoy	
  y,	
  de	
  alguna	
  manera,	
  se	
  

impone	
   en	
   este	
   aparecer	
   cuestionando	
   su	
   histórica	
   desaparición.	
   Con	
   esto	
  

quiero	
  decir	
  que	
  la	
  importancia	
  de	
  esta	
  	
  aparición	
  del	
  cuerpo	
  en	
  la	
  danza	
  hoy	
  

tiene	
  que	
  ver	
  no	
  sólo	
  con	
  una	
  cuestión	
  epocal,	
  pues	
  si	
  bien	
  el	
  cuerpo	
  aparece	
  

como	
   tema	
   en	
   la	
  mayoría,	
   si	
   es	
   que	
   no	
   todas,	
   las	
   disciplinas	
   del	
   arte	
   en	
   el	
  

contexto	
  contemporáneo,	
  el	
  asunto	
  central	
  para	
  la	
  danza	
  es	
  que	
  no	
  solamente	
  

aparece	
  sino	
  que	
  dicha	
  aparición	
  pone	
  en	
  evidencia	
  que	
  el	
  cuerpo,	
  aun	
  siendo	
  

aquello	
   sin	
   lo	
   cual	
   la	
   danza	
   no	
   puede	
   generarse,	
   ha	
   sido	
   ocultado	
  

históricamente	
   por	
   la	
   propia	
   danza.	
   La	
   relación	
   ontológica	
   danza-­‐

movimiento,	
   supone	
  una	
  cierta	
   “corporalidad”,	
  es	
  decir,	
  una	
  concepción	
  del	
  

cuerpo	
  que	
  buscaría	
  sublimarlo	
  a	
  través	
  de	
  un	
  entrenamiento	
  radical	
  que	
  lo	
  

dejaría	
   en	
   condiciones	
   de	
   realizar	
   lo	
   irrealizable.	
   Podríamos	
   decir	
   que	
   este	
  

cuerpo	
  sometido	
  ha	
  sido	
  el	
  “cuerpo	
  histórico”	
  para	
  la	
  danza,	
  cuestión	
  que	
  ha	
  

significado,	
   al	
   mismo	
   tiempo,	
   una	
   supeditación	
   de	
   la	
   mirada:	
   Lo	
   que	
   la	
  

mirada	
  busca	
  o	
  espera	
  encontrar	
  en	
  la	
  danza	
  es	
  este	
  cuerpo	
  subordinado.	
  Así,	
  

la	
  mirada	
  ha	
  subordinado	
  al	
  cuerpo	
  y	
  este	
  se	
  ha	
  dejado	
  colonizar,	
  ya	
  sea	
  por	
  

gusto,	
  por	
  fuerza,	
  por	
  razones	
  políticas,	
  sociales	
  o	
  culturales.	
  	
  

	
  

Si	
   bien	
   la	
   danza	
   tendrá	
   una	
   presencia	
   prácticamente	
   ininterrumpida	
   en	
   la	
  

vida	
   social	
   de	
   Occidente,	
   su	
   inclusión	
   en	
   el	
   contexto	
   de	
   las	
   disciplinas	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
∗	
   Licenciada	
  en	
  Artes	
  mención	
  danza,	
  Universidad	
  de	
  Chile.	
  Tesista	
  del	
  Magister	
  de	
  Teoría	
   e	
  
Historia	
   del	
   Arte.	
   Académica	
   de	
   la	
   Universidad	
   de	
   chile.	
   Becaria	
   Conicyt	
   2010.	
   Bailarina	
   y	
  
docente.	
  



La	
  aparición	
  del	
  cuerpo	
  en	
  la	
  danza	
  |	
  90	
  
	
  
	
  
	
  
artísticas,	
   es	
   decir,	
   su	
   codificación	
   técnica	
   y	
   su	
   profesionalización,	
   estará	
  

vinculada	
  fundamentalmente	
  a	
  su	
  desarrollo	
  en	
  el	
  marco	
  de	
  la	
  corte	
  de	
  Luis	
  

XIV	
  durante	
  el	
  siglo	
  XVII.	
  Aquella	
  profesionalización	
  y	
  tecnificación	
  responde	
  

a	
   un	
   contexto	
   político	
   y	
   social	
   profundamente	
   preocupado	
   por	
  marcar	
   una	
  

jerarquización	
  de	
   los	
   cuerpos	
   y	
  por	
  mostrar	
  un	
  orden	
   social	
   específico.	
  Tal	
  

como	
  dice	
  Laura	
  Falcoff:	
  “El	
  nacimiento	
  del	
  ballet	
  puede	
  entenderse	
  mejor	
  en	
  

el	
  marco	
  de	
  una	
  época,	
  la	
  de	
  la	
  monarquía	
  absolutista	
  francesa,	
  cuya	
  cultura	
  

generó,	
   entre	
   otras	
   cosas,	
   también	
   a	
   la	
   danza	
   académica"118	
  Los	
   ballets	
   de	
  

cour	
   poseían	
   un	
   simbolismo	
   bastante	
   particular	
   y	
   específico	
   vinculado,	
  

evidentemente,	
   a	
   mostrar	
   el	
   poder	
   del	
   monarca	
   absoluto,	
   pero	
   también	
   a	
  

simbolizar	
   un	
   orden	
   social.	
   Uno	
   de	
   los	
   ejemplos	
   más	
   claros	
   es	
   el	
   famoso	
  

Ballet	
  Royal	
  de	
   la	
  Nuit	
   (con	
   una	
   duración	
   de	
   trece	
   horas	
   y	
   45	
   entradas119),	
  

organizado	
  por	
  Mazarino,	
  en	
  el	
  cual	
  Luis	
  XIV,	
  con	
  15	
  años	
  en	
  ese	
  momento,	
  

ocuparía	
  un	
  lugar	
  central,	
  el	
  de	
  Rey	
  Sol.	
  Es	
  destacable	
  que	
  hasta	
  el	
  final	
  de	
  su	
  

reinado	
   Luis	
   XIV	
   fuera	
   conocido	
   con	
   ese	
   apelativo	
   tomado	
   de	
   aquella	
  

coreografía.	
  	
  

	
  

Estos	
   espectáculos	
   no	
   solo	
   hacían	
   visible	
   el	
   poder	
   monárquico	
   sino	
   que	
  

aparecían	
  como	
  verdaderos	
  espacios	
  de	
  transformación	
  del	
  modelo	
  corporal	
  

a	
   través	
  de	
   la	
   reorganización	
   	
  jerárquica	
  de	
   la	
  mirada,	
  que	
  se	
   impondría	
  de	
  

manera	
   severa	
   al	
   cuerpo,	
   en	
   un	
   orden	
   social	
   	
  donde	
   éste	
   aparecía	
   bajo	
   las	
  

lógicas	
  de	
  la	
  adecuación	
  y	
  el	
  decoro.	
  	
  Es	
  decir,	
  el	
  cuerpo	
  es	
  organizado	
  por	
  esa	
  

mirada	
   social	
   desapareciendo	
   como	
   sujeto	
   y	
   condicionado	
   a	
   las	
   “buenas	
  

costumbres”.	
  En	
  palabras	
  del	
  propio	
  Mazarino:	
  “Debes	
  aprender	
  a	
  controlar	
  

tus	
   actos,	
   y	
   a	
   no	
   relajarte	
   jamás	
   en	
   esta	
   vigilancia.	
   […]	
   No	
   digas	
   ni	
   hagas	
  

nunca	
   nada	
   que	
   pueda	
   contravenir	
   el	
  	
  decoro,	
   al	
   menos	
   en	
   público”120.	
   El	
  

cuerpo	
  aparece	
  entonces	
  como	
  representación:	
  El	
  sujeto	
  se	
  representa	
  como	
  

imagen	
  que	
   debe	
  mostrarse	
   como	
   cuerpo	
   social,	
   desapareciendo	
   así	
   lo	
   que	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
118	
  FALCOFF,	
  Laura,	
  “El	
  origen	
  del	
  ballet	
  clásico”	
  Tiempo	
  de	
  danza	
  n°	
  20,	
  Junio/Julio,	
  Buenos	
  
Aires,	
  1999,	
  p.	
  19.	
  
119	
  NIEVE	
  Esteban,	
  Ballet,	
  Nacimiento	
  de	
  un	
  Arte,	
  Librerías	
  Deportivas	
  Esteban	
  Sanz,	
  Madrid,	
  
1993,	
  p.	
  104.	
  
120	
  MAZARINO	
  (cardenal),	
  Julio,	
  Breviario	
  de	
  los	
  políticos,	
  Debolsillo,	
  Madrid,	
  2007.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  91	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

hasta	
  ese	
  momento	
  había	
  sido	
  la	
  relación	
  del	
  humano	
  con	
  el	
  mundo	
  y	
  consigo	
  

mismo.	
  	
  Ya	
  no	
  se	
  comprende	
  por	
  semejanza	
  ni	
  similitud,	
  en	
  este	
  tiempo,	
  que	
  

inaugura	
   la	
  modernidad,	
   todo	
  es	
  comparable	
  y	
  medible.	
  Aquel	
  humano	
  que	
  

había	
   sido	
   el	
   centro	
   en	
   el	
   Renacimiento	
  y	
   que,	
   desde	
   ese	
   centro,	
   era	
  

atravesado	
  por	
  el	
  cosmos,	
  así	
  como	
  la	
  percepción	
  como	
  lugar	
  de	
  experiencia	
  

y	
   de	
   conocimiento	
   serán	
   desplazados	
   como	
   garantes	
   del	
   saber,	
   instalando	
  

una	
  desconfianza	
  en	
  los	
  sentidos,	
  dejando	
  reducido	
  el	
  propio	
  sentir	
  a	
  nuestro	
  

espacio	
  más	
  íntimo,	
  como	
  único	
  lugar	
  	
  sin	
  espectadores.	
  	
  

	
  

Según	
  Michel	
  Foucault,	
  es	
  el	
  “tiempo	
  de	
  los	
  sentidos	
  engañosos;	
  es	
  el	
  tiempo	
  

en	
   que	
   las	
  metáforas,	
   las	
   comparaciones	
   y	
   las	
   alegorías	
   definen	
   el	
   espacio	
  

poético	
  del	
  lenguaje”121.	
  Podríamos	
  decir	
  que,	
  en	
  este	
  nuevo	
  orden,	
  	
  el	
  cuerpo	
  

ya	
   no	
   es	
   aquel	
   lugar	
   infinito	
   que	
   espejea	
   y	
   reproduce	
   el	
  mundo,	
   si	
   no	
   que	
  

ahora	
  tendrá	
  un	
  lugar	
  definido	
  al	
  lado	
  de	
  otros	
  cuerpos	
  y	
  objetos,	
  y	
  que	
  como	
  

objeto	
   puede	
   ser	
   analizado,	
   comparado,	
   enumerado	
   y	
   desmembrado.	
  

Siguiendo	
  esa	
  línea,	
  lo	
  particular	
  del	
  anatomista	
  Vesalio	
  será	
  el	
  modo	
  en	
  que	
  

nos	
  presenta	
  los	
  cuerpos	
  en	
  su	
  De	
  Humani	
  Corporis	
  Fabrica122.	
  Estos	
  cuerpos	
  

que	
  si	
  bien	
  se	
  representan	
  en	
  acciones	
  que	
  podrían	
  ser	
  humanas,	
  aquellas	
  de	
  

un	
  cuerpo	
  vivo,	
  en	
  acción,	
  están	
  ahí	
  sólo	
  para	
  ser	
  objeto	
  de	
  estudio,	
  abiertos	
  

para	
   la	
   mirada,	
   despojados	
   de	
   su	
   piel,	
   ofreciendo	
   sus	
   músculos,	
   órganos,	
  

venas,	
   como	
   partes	
   que	
   deben	
   catalogarse,	
   partes	
   de	
   un	
   cuerpo	
  

desdramatizado,	
   sin	
   vida.	
   	
  Si	
   como	
   dice	
   Jean-­‐Luc	
   Nancy,	
   el	
   “cuerpo	
   es	
   una	
  

tensión	
  y	
  por	
  tanto	
  un	
  tono”123	
  	
  entonces	
  el	
  cuerpo	
  sin	
  vida	
  es	
  un	
  cuerpo	
  sin	
  

tono,	
   que	
   puede	
   ser	
   libremente	
   manipulado.	
   Paula	
   Sibilia	
   en	
   su	
   libro	
   El	
  

Hombre	
  postorgánico	
  nos	
  dice:	
  	
  

	
  

En	
   esta	
   época	
   hicieron	
   su	
   aparición	
   los	
   primeros	
   anatomistas.	
  

Estos	
  personajes	
  inauguraron	
  un	
  período	
  de	
  intenso	
  trabajo	
  en	
  el	
  

cual,	
  paradójicamente,	
  el	
  cuerpo-­‐máquina	
  tuvo	
  que	
  convertirse	
  en	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
121	
  FOUCAULT,	
  Michel,	
  Las	
  palabras	
  y	
  las	
  cosas,	
  Siglo	
  XXI,	
  México,	
  1997,	
  p.	
  58.	
  
122	
  VESALIO,	
  Andreas,	
  De	
  humani	
  corporis	
  fabrica	
  libri	
  septem,	
  Johannes	
  Oporinus,	
  Basel,	
  1543.	
  	
  
123	
  NANCY,	
  Jean-­‐Luc	
  Corpus,	
  Arena	
  Libros,	
  Madrid,	
  	
  2003,	
  p.	
  109.	
  



La	
  aparición	
  del	
  cuerpo	
  en	
  la	
  danza	
  |	
  92	
  
	
  
	
  
	
  

un	
   cadáver	
   -­‐sin	
   vida	
   y	
   sin	
   las	
   connotaciones	
   sagradas	
   que	
  

rodeaban	
   tanto	
   a	
   la	
   muerte	
   como	
   a	
   los	
   cuerpos	
   en	
   el	
   mundo	
  

medieval-­‐	
   para	
   dejarse	
   violar	
   por	
   la	
   medicina.	
   Solamente	
   el	
  

cadáver	
  desprovisto	
  de	
  fuerzas	
  vitales	
  y	
  divinas	
  podía	
  ser	
  abierto,	
  

auscultado	
  y	
  husmeado	
  por	
  los	
  científicos,	
  mientras	
  todo	
  el	
  vigor	
  

del	
   cuerpo	
   vivo	
   se	
   transfería	
   a	
   las	
   láminas	
   anatómicas	
   que	
  

representaban	
  sus	
  mecanismos	
  en	
  funcionamiento.124	
  	
  

	
  

Esto	
  será	
  el	
  cuerpo	
  anatomizado,	
  en	
  este	
  caso	
  con	
  un	
  fin	
  científico,	
  pero	
  que	
  

servirá	
   de	
   aquí	
   en	
   adelante	
   para	
   pensar	
   este	
   cuerpo	
   metonímico,	
   como	
  

cuerpo–máquina,	
   con	
   partes	
   que	
   pueden	
   ser	
   arregladas	
   cuando	
   se	
  

descomponen.	
   Bajo	
   esta	
   mirada	
   del	
   cuerpo,	
   aislado	
   de	
   su	
   humanidad,	
   es	
  

que	
   	
  las	
   disecciones	
   se	
   legitimarán,	
   llegando	
   a	
   ser	
   verdaderas	
  

representaciones,	
   teatros	
   “anatómicos	
   […]	
   que	
   establecen	
   la	
   presencia	
  

regular	
   de	
   entre	
   cuatrocientos	
   y	
   quinientos	
   espectadores	
   durante	
   las	
  

sesiones	
   públicas	
   de	
   anatomía	
   en	
   los	
   jardines	
   del	
   rey”.125	
  Descartes	
   y	
   su	
  

concepción	
   dualista	
   del	
   humano	
   imponen	
   un	
   tipo	
   de	
   pensamiento	
  

racionalista	
  que	
  será	
  valorado	
  hasta	
  hoy,	
  a	
  pesar	
  de	
  que	
  estos	
  cambios	
  han	
  

sido	
   generados	
   por	
   las	
   capas	
   privilegiadas	
   de	
   la	
   sociedad	
   de	
   la	
   época,	
   que	
  

siendo	
  una	
  minoría,	
  se	
  impondrán	
  al	
  saber	
  popular	
  que	
  seguirá	
  valorando	
  la	
  

relación	
   del	
   humano	
   con	
   el	
   cosmos	
   y	
   	
  la	
   naturaleza	
   como	
   una	
   unión	
   no	
  

separable.	
   Es	
   decir	
   el	
   humano	
   ya	
   no	
   será	
   un	
   cuerpo	
   sino	
   que	
   poseerá	
   un	
  

cuerpo,	
   	
  el	
  cuerpo	
  ya	
  no	
  es	
  el	
  sujeto,	
  no	
  es	
  el	
  cosmos,	
  no	
  es	
  la	
  naturaleza,	
   	
  el	
  

cuerpo	
   será	
   relegado	
   y	
   apartado	
   del	
   humano,	
   se	
   pondrá	
   fuera	
   de	
   sí,	
   como	
  

extensión	
   y	
   como	
   límite	
   fronterizo	
   con	
   el	
   otro	
   y	
   con	
   el	
  mundo,	
   ya	
   no	
   es	
   la	
  

comunidad,	
   la	
   aparición	
   del	
   individualismo	
   marcará	
   en	
   definitiva	
   “la	
  

aparición	
   del	
   hombre	
   encerrado	
   en	
   el	
   cuerpo.”126	
  	
  El	
   cuerpo,	
   como	
   objeto	
  

cerrado	
  en	
  sí	
  mismo,	
  diferente	
  del	
  otro.	
  El	
  humano:	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
124	
  SIBILIA,	
  Paula,	
  El	
  hombre	
  postorgánico,	
  FCE,	
  Buenos	
  Aires,	
  2006,	
  p.	
  75.	
  
125	
  LE	
  BRETON,	
  David,	
  Cuerpo	
  Sensible,	
  Metales	
  Pesados,	
  Santiago	
  de	
  Chile,	
  2010,	
  p.	
  50.	
  
126	
  Ibíd.,	
  p.	
  43.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  93	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

	
  

Se	
  descubre	
  cargado	
  de	
  un	
  cuerpo.	
  Forma	
  ontológicamente	
  vacía,	
  

si	
  no	
  despreciada,	
  accidental,	
  obstáculo	
  	
  para	
  el	
  conocimiento	
  del	
  

mundo	
  que	
  lo	
  rodea.	
  Pues,	
  ya	
  lo	
  veremos	
  el	
  cuerpo	
  es	
  un	
  resto.	
  Ya	
  

no	
   	
  es	
  más	
  el	
  signo	
  de	
   la	
  presencia,	
   inseparable	
  del	
  hombre,	
  sino	
  

su	
  forma	
  accesoria.	
  La	
  definición	
  moderna	
  del	
  cuerpo	
  implica	
  que	
  

el	
   hombre	
   se	
   aparte	
   del	
   cosmos,	
   de	
   los	
   otros,	
   de	
   sí	
   mismo.	
   El	
  

cuerpo	
  es	
  el	
  residuo	
  de	
  estas	
  tres	
  contracciones.127	
  

	
  

Esta	
   mecanización	
   del	
   cuerpo	
   como	
   entrada	
   a	
   lo	
   que	
   podría	
   llamarse	
   “la	
  

fisiología	
   de	
   la	
   edad	
   de	
   la	
   máquina”128,	
   mecanismos,	
   poleas,	
   engranajes,	
  

palancas,	
  que	
  compondrán	
   las	
  diferentes	
  maquinarias	
  de	
   la	
  época	
  y	
   	
  que	
  se	
  

impondrán	
  para	
  ayudar	
  a	
  corregir	
  al	
  cuerpo	
  vivo,	
  para	
  moldearlo	
  	
  hacía	
  una	
  

estética	
   particular	
   que	
   privilegiará	
   	
  ciertas	
   maneras.	
   El	
   cuerpo	
   como	
   una	
  

máquina	
   más,	
   con	
   una	
   belleza	
   idealizada	
   ahora	
   desde	
   la	
   razón,	
   un	
   cuerpo	
  

bello	
   que	
   no	
   sólo	
   se	
   admira	
   sino	
   que	
   puede	
   ser	
   producido	
   transformando,	
  

corrigiendo	
  al	
  cuerpo	
  “natural”,	
  imponiéndole	
  una	
  razón	
  a	
  través	
  de	
  aparatos	
  

tal	
  como	
  el	
  de	
  Fabrice	
  d’Aquapendente	
  quien,	
  como	
  nos	
  recuerda	
  Vigarello,	
  

en	
   1647,	
   “suplía	
   con	
   sus	
   articulaciones	
   metálicas	
   las	
   articulaciones	
  

claudicantes	
   y	
   que	
   corregía	
   con	
   sus	
   rígidas	
   láminas	
   cualquier	
   desviación	
  

posible”129.	
  En	
  este	
  contexto	
   la	
  danza,	
   tal	
   como	
  nos	
  dice	
  Thoinot	
  Arbeau	
  ya	
  

hacia	
  1588,	
  era	
  algo	
  esencial	
  para	
  la	
  época:	
  

	
  

Hay	
  más	
  aún,	
  pues	
  la	
  danza	
  se	
  practica	
  para	
  poner	
  de	
  manifiesto	
  

si	
   los	
   pretendientes	
   se	
   encuentran	
   en	
   buena	
   salud	
   y	
   si	
   sus	
  

miembros	
  están	
  sanos;	
  después	
  de	
  lo	
  cual,	
  se	
  les	
  autoriza	
  a	
  besar	
  a	
  

su	
   dueña,	
   lo	
   que	
   permitirá	
   percibir	
   si	
   alguno	
   de	
   ellos	
   tiene	
  mal	
  

aliento	
   o	
   exhala	
   olor	
   desagradable,	
   como	
   de	
   carne	
   pasada;	
   de	
  

modo	
  que	
  además	
  de	
  los	
  diferentes	
  méritos	
  inherentes	
  a	
  la	
  danza,	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
127	
  Ibíd.,	
  p.	
  46	
  
128	
  SIBILIA,	
  El	
  hombre	
  postorgánico,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  72.	
  
129	
  VIGARELLO,	
   Georges,	
   Historia	
   de	
   la	
   belleza:	
   El	
   cuerpo	
   y	
   el	
   arte	
   de	
   embellecer	
   desde	
   el	
  
Renacimiento	
  hasta	
  nuestros	
  días,	
  Nueva	
  visión,	
  Buenos	
  aires,	
  2009,	
  p.	
  80.	
  



La	
  aparición	
  del	
  cuerpo	
  en	
  la	
  danza	
  |	
  94	
  
	
  
	
  
	
  

ésta	
   se	
   ha	
   convertido	
   en	
   algo	
   esencial	
   al	
   bienestar	
   de	
   la	
  

sociedad.130	
  

	
  

El	
   cuerpo	
   civilizado,	
   es	
   construido	
   y	
   domesticado	
   en	
   cuanto	
   se	
   aleja	
   de	
   su	
  

impulsividad,	
   es	
  el	
   triunfo	
  de	
   las	
  buenas	
  maneras:	
   “nadie	
   será	
   tan	
   tonto	
  de	
  

parecer	
   tieso	
   o	
   torpe,	
   faltas	
   que	
   son	
   tan	
   graves	
   como	
   la	
   afección;	
   la	
   buena	
  

educación	
  exige	
  ese	
  modo	
  agradable	
  y	
  fácil	
  que	
  solamente	
  puede	
  conseguirse	
  

por	
  la	
  danza.”131	
  Es	
  decir,	
  lo	
  “natural”,	
  lo	
  agradable	
  y	
  fácil,	
  que	
  no	
  permite	
  la	
  

torpeza,	
  se	
  relaciona	
  con	
  este	
  cuerpo	
  que	
  se	
  separa	
  de	
  su	
  animalidad,	
  que	
  se	
  

estiliza	
   y	
   se	
   aleja	
   del	
   cuerpo	
   cotidiano	
   que	
   se	
   extraña	
   y	
   resiente	
   su	
   propia	
  

existencia:	
  	
  

	
  

La	
  danza	
  no	
  debe	
  ser	
  considerada	
  como	
  una	
  práctica	
  cuyo	
  único	
  

fin	
  es	
  el	
  placer.	
  Yo	
  creo	
  que,	
  ciertamente,	
  la	
  alegría	
  y	
  vivacidad	
  que	
  

reinaban	
   en	
   los	
   banquetes	
   y	
   festivales	
   fueron	
   causa	
   de	
   su	
  

nacimiento,	
  pero,	
  en	
  la	
  danza	
  como	
  en	
  el	
  teatro,	
  los	
  hombres	
  han	
  

tratado	
  de	
  hacer	
  útil	
  lo	
  que	
  en	
  su	
  origen	
  fue	
  una	
  diversión.	
  […]	
  Y	
  si	
  

no	
   llega	
   a	
   eliminar	
   por	
   completo	
   los	
   defectos	
   con	
   que	
   hemos	
  

nacido,	
  por	
  lo	
  menos	
  los	
  mitiga	
  o	
  disimula.132	
  

	
  

Según	
   estas	
   palabras	
   de	
   Jean-­‐Philippe	
   Rameau,	
   la	
   danza	
   es	
   el	
   medio	
   de	
  

corrección	
   y	
   regularización	
   de	
   los	
   cuerpos,	
   que	
   se	
   someterán	
   en	
   el	
   orden	
  

social	
   establecido.	
   Sobre	
   este	
   contexto	
   de	
   relación	
   entre	
   cuerpo,	
   danza	
   y	
  

socialización,	
  a	
  fines	
  del	
  siglo	
  XVIII	
  aparecerá	
  un	
  modelo	
  de	
  comprensión	
  de	
  

la	
  danza	
  que	
   se	
  vincula	
  directamente	
   con	
  su	
   capacidad	
  para	
   transmitir	
  una	
  

idea.	
  La	
  danza,	
  entonces,	
  adquiere	
  sentido	
  en	
  el	
  mensaje	
  que	
  desea	
  trasmitir.	
  

Este	
  nuevo	
  modelo	
   tiene	
   relación	
   con	
   la	
  profunda	
   influencia	
  que	
  ejerció	
  en	
  

Francia	
   la	
   commedia	
   dell’arte	
   durante	
   los	
   siglos	
   XVII	
   y	
   XVIII,	
   pues	
  

considerando	
   que	
   en	
   su	
   paso	
   de	
   Italia	
   a	
   Francia,	
   y	
   a	
   raíz	
   de	
   la	
   barrera	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
130 	
  ARBEAU,	
   Thoinot,	
   Orquesografía	
   Tratado	
   en	
   forma	
   de	
   diálogo,	
   Centurión,	
   Buenos	
  
Aires,	
  1946,	
  p.	
  18.	
  
131	
  RAMEAU,	
  Jean-­‐Philippe,	
  El	
  Maestro	
  de	
  Danza,	
  Centurión,	
  Buenos	
  Aires,	
  1946,	
  p.	
  2.	
  
132	
  Ibíd.,	
  p.	
  XVIII.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  95	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

lingüística,	
   los	
   actores	
   tuvieron	
   que	
   afinar	
   el	
   repertorio	
   de	
   gesticulaciones	
  

para	
   darse	
   a	
   entender	
   de	
   un	
   modo	
   más	
   preciso,	
   podremos	
   entender	
   la	
  

importancia	
   que	
   adquirirá	
   la	
   pantomima	
   hacia	
   finales	
   del	
   siglo	
   XVIII	
   y	
   su	
  

influencia	
   en	
   la	
   danza	
   ilustrada.	
   Uno	
   de	
   los	
   mejores	
   ejemplos	
   de	
   aquella	
  

influencia	
   corresponden	
   a	
   las	
   obras	
   de	
   Jean	
   Georges	
   Noverre.	
   En	
   ellas	
   la	
  

gestualidad	
  de	
  la	
  danza	
  cortesana	
  del	
  siglo	
  XVII,	
  que	
  representaba	
  de	
  manera	
  

bastante	
  general	
   las	
  relaciones	
  de	
  poder	
  entre	
   los	
   intérpretes	
  (que	
  a	
  su	
  vez	
  

eran,	
  en	
  su	
  gran	
  mayoría,	
  los	
  propios	
  cortesanos),	
  se	
  complementa	
  con	
  el	
  uso	
  

de	
   la	
   pantomima	
   con	
   la	
   finalidad	
   de	
   representar	
   una	
   historia	
   mucho	
   más	
  

precisa	
  que	
  aquellas	
  de	
  los	
  ballets	
  de	
  cour	
  del	
  siglo	
  XVII.	
  	
  

	
  

Noverre,	
   en	
   sus	
   famosas	
  Lettres	
  sur	
   la	
  Danse	
  et	
   les	
  Ballets133,	
   publicadas	
   en	
  

1760,	
   deja	
   impresa	
   su	
  manera	
   de	
   concebir	
   el	
   lugar	
   y	
   la	
   importancia	
   de	
   la	
  

danza	
  en	
  el	
   contexto	
   social,	
   las	
   “enseñanzas	
  de	
  Noverre	
   se	
  pueden	
   resumir	
  

diciendo	
  que	
  el	
  ballet	
  no	
  es	
  un	
  simple	
  pretexto	
  para	
  bailar,	
  sino	
  que	
  la	
  danza	
  

es	
  el	
  medio	
  de	
  expresar	
  una	
  idea	
  dramática”134.	
  Para	
  esto	
  Noverre	
  propone	
  la	
  

unión	
  de	
  la	
  danza	
  y	
  la	
  pantomima,	
  prescindiendo	
  de	
  la	
  palabra	
  ya	
  sea	
  hablada	
  

o	
  cantada.	
  Esta	
  forma,	
  en	
  la	
  cual	
  la	
  danza	
  y	
  la	
  mímica	
  eran	
  las	
  protagonistas,	
  

es	
  lo	
  que	
  se	
  conoce	
  como	
  ballet	
  d’action,	
  y	
  Noverre	
  lo	
  crea	
  con	
  el	
  objetivo	
  de	
  

“expresar	
   mejor	
   así	
   las	
   pasiones	
   y	
   los	
   afectos” 135 ,	
   lo	
   que	
   puede	
   ser	
  

corroborado	
  en	
  sus	
  cartas:	
  

	
  

La	
   acción	
   en	
   materia	
   de	
   danza	
   es	
   el	
   arte	
   de	
   transmitir	
   por	
   la	
  

verdadera	
  expresión	
  de	
  nuestros	
  movimientos,	
  de	
  nuestros	
  gestos	
  

y	
   de	
   la	
   fisonomía,	
   nuestros	
   sentimientos	
   y	
   nuestras	
   pasiones	
   al	
  

alma	
  de	
   los	
  espectadores.	
  La	
  acción	
  no	
  es,	
  pues,	
  otra	
  cosa	
  que	
   la	
  

pantomima.	
  Todo	
  debe	
  describir,	
  todo	
  debe	
  hablar	
  en	
  el	
  bailarín;	
  

cada	
   gesto,	
   cada	
   attitude,	
   cada	
   port	
   de	
   bras	
   debe	
   tener	
   una	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
133	
  NOVERRE,	
   Jean-­‐Georges,	
  Lettres	
   sur	
   la	
  danse,	
   et	
   sur	
   les	
  ballets,	
  par	
  M.	
  Noverre,	
  maître	
  des	
  
ballets	
  de	
  Son	
  Altesse	
  Sérénissime	
  Monseigneur	
  le	
  Duc	
  de	
  Wurtemberg,	
  &	
  ci-­‐devant	
  des	
  théâtres	
  
de	
  Paris,	
  Lyon,	
  Marseille,	
  Londres,	
  Aimé	
  Delaroche,	
  Lyon,	
  1760.	
  
134	
  MARKESSINIS,	
   Artemis,	
   Historia	
   de	
   la	
   danza	
   desde	
   sus	
   orígenes,	
   Librerías	
   Deportivas	
  
Esteban	
  Sanz,	
  Madrid,	
  1995,	
  p.	
  89.	
  
135	
  COLOME,	
  Delfín,	
  	
  El	
  indiscreto	
  encanto	
  de	
  la	
  danza,	
  Turner,	
  Madrid,	
  1989,	
  p.	
  96.	
  



La	
  aparición	
  del	
  cuerpo	
  en	
  la	
  danza	
  |	
  96	
  
	
  
	
  
	
  

expresión	
   diferente;	
   la	
   verdadera	
   pantomima,	
   de	
   todo	
   género,	
  

sigue	
  a	
  la	
  naturaleza	
  en	
  todos	
  sus	
  matices136.	
  

	
  

Ya	
  entrado	
  el	
  siglo	
  XIX,	
  con	
  una	
  función	
  claramente	
  narrativa	
  y	
  sin	
  la	
  palabra	
  

como	
  recurso	
  auxiliar,	
  la	
  danza	
  trataba	
  de	
  poner	
  en	
  escena	
  historias	
  que	
  eran	
  

relatadas	
   por	
   la	
   gestualidad	
   del	
   cuerpo	
   y	
   que	
   	
   complejizaba	
   su	
   técnica,	
  

entrando	
   a	
   un	
   mundo	
   de	
   construcciones	
   mágicas,	
   con	
   una	
   imaginario	
  

fuertemente	
   centrado	
   en	
   la	
   mujer.	
   La	
   gestualidad	
   romántica	
   construye	
  

mundos	
   encantados,	
   con	
  personajes	
   fantásticos,	
   etéreos,	
   elevados	
   sobre	
   las	
  

puntas	
  de	
  los	
  pies,	
  de	
  delicadas	
  maneras:	
  

	
  

Con	
   capas	
   y	
   capas	
   de	
   gasas	
   blancas	
   fueron	
   el	
   resguardo	
   de	
   su	
  

pureza	
  virginal.	
  La	
  coreografía	
  del	
  siglo	
  XIX	
  otorgará	
  a	
  la	
  bailarina	
  

un	
  delicado	
  par	
  de	
  alas	
  en	
  la	
  espalda,	
  símbolo	
  de	
  un	
  encanto,	
  una	
  

libertad	
   y	
   un	
   poder	
   tan	
   irreales	
   y	
   efímeros	
   como	
   la	
   vida	
   de	
   la	
  

Sylphide.137	
  

	
  

El	
  lenguaje	
  del	
  cuerpo,	
  su	
  gestualidad	
  va	
  a:	
  

	
  

Desviarse	
   progresivamente	
   de	
   las	
   leyes	
   de	
   la	
   experiencia,	
  

empezando	
   por	
   negar	
   la	
   ley	
   de	
   gravedad	
   y	
   ocultando	
   todo	
  

esfuerzo	
  o	
  tensión	
  en	
  la	
  ejecución	
  del	
  movimiento.	
  De	
  este	
  modo	
  

se	
   iniciaba	
   un	
   ilusionismo	
   que	
   necesitó	
   de	
   una	
   fuerte	
   disciplina	
  

corporal.”138	
  	
  

	
  

De	
   esto	
   se	
   desprende	
   una	
   progresiva	
   abstracción	
   y	
   esquematización	
   del	
  

movimiento,	
   que	
   generaba	
   significación	
   en	
   tanto	
   refería	
   a	
   este	
   ideal	
  

romántico	
  etéreo,	
  pero	
  se	
  alejaba	
  del	
  cuerpo	
  real,	
  material,	
  en	
  tanto	
  cuerpo	
  	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
136	
  Ibíd.,	
  p.	
  97.	
  
137 	
  PAPA,	
   Laura,	
   “La	
   insoportable	
   levedad	
   del	
   cuerpo”	
   Tiempo	
   de	
   danza,	
   N°	
   22,	
  
Octubre/Noviembre,	
  Buenos	
  Aires,	
  1999,	
  p.	
  23.	
  
138 	
  TAMBUTTI,	
   Susana,	
   “Itinerarios	
   teóricos	
   de	
   la	
   danza”,	
   Aisthesis,	
   N°	
   43,	
   Pontificia	
  
Universidad	
  Católica	
  de	
  Chile,	
  2008,	
  p.	
  16.	
  
	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  97	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

representado	
   escénicamente,	
   pues	
   el	
   sujeto	
   bailarín	
   deberá	
   someterse	
   a	
  

rigurosos	
  entrenamientos	
  para	
  lograr	
  representar	
  esta	
  apariencia	
  incorpórea	
  

y	
   desmaterializada,	
   imponiendo	
   un	
   modelo	
   de	
   belleza,	
   sobre	
   todo	
   en	
   la	
  

bailarina,	
  que	
  aún	
  permanece	
  en	
  el	
  imaginario	
  popular	
  de	
  lo	
  que	
  debe	
  ser	
  el	
  

cuerpo	
  para	
  la	
  danza.	
  

	
  

A	
  fines	
  del	
  siglo	
  XIX,	
  a	
  este	
  modelo,	
  que	
  aleja	
  al	
  cuerpo	
  de	
  su	
  representación	
  

más	
  cotidiana	
  y	
  material,	
  se	
  contrapone	
  un	
  nuevo	
  modelo	
  que	
  sitúa	
  al	
  cuerpo	
  

como	
  medio	
  de	
  expresión,	
  la	
  danza	
  entonces	
  adquiere	
  sentido	
  en	
  el	
  mensaje	
  

que	
  desea	
  trasmitir,	
  y	
  aunque	
  se	
  opone	
  al	
  academismo	
  dancístico	
  imperante,	
  

sigue	
  manteniendo	
  una	
  mirada	
  del	
  cuerpo	
  como	
  representación	
  alejada	
  de	
  lo	
  

real.	
  Ahora	
  entonces,	
  “en	
  lugar	
  de	
  “representar”	
  una	
  historia,	
  los	
  bailarines	
  y	
  

los	
   coreógrafos	
   intentaban	
   “expresar	
   algo”139.	
   La	
   danza,	
   como	
   medio	
   de	
  

expresión-­‐emoción,	
  intentaba	
  poner	
  fuera	
  de	
  sí	
  sentimientos	
  desbordados	
  en	
  

un	
  continuo	
  de	
  movimiento.	
  Ingresando	
  en	
  el	
  siglo	
  XX,	
  el	
  gesto	
  expresivo	
  	
  del	
  

movimiento	
   danzado	
   irrumpirá	
   para	
   imponerse	
   ante	
   el	
   racionalismo	
  

académico,	
  tal	
  como	
  nos	
  dice	
  Susana	
  Tambutti:	
  

	
  

El	
   siglo	
   XIX	
   había	
   llegado	
   a	
   su	
   fin	
   con	
   el	
   desgaste	
   de	
   la	
   imagen	
  

totalizadora	
   y	
   unitaria	
   que	
   ofrecía	
   la	
   danza	
   académica.	
   La	
  

necesidad	
  de	
  responder	
  a	
  nuevas	
  preferencias	
  expresivas	
  impulsó	
  

una	
   renovación	
   profunda	
   del	
   vocabulario	
   poético	
   y	
   provocó	
   la	
  

primera	
   gran	
   crisis	
   de	
   la	
   danza	
   ilustrada	
   y	
   el	
   deterioro	
   de	
   la	
  

hegemonía	
  de	
  un	
  criterio	
  de	
  belleza	
  objetivista.140	
  	
  

	
  

Esta	
   nueva	
   sensibilidad	
   que	
   se	
   enmarca	
   en	
   una	
   fuerza	
   inspiradora	
   a	
   veces	
  

mística,	
  otras	
   religiosas,	
  o	
  de	
   comunión	
  con	
   la	
  naturaleza,	
   impulsaron	
  a	
   los	
  

creadores	
  de	
  la	
  época	
  a	
  una	
  búsqueda	
  creativa	
  que	
  exigía	
  una	
  libertad	
  y	
  una	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
139	
  Ibíd.,	
  p.17.	
  
140	
  Tambutti,	
   Susana,	
   “La	
   tradición	
   espiritualista	
   en	
   la	
   danza”,	
   DCO,	
   N°	
   12,	
   mayo,	
   México-­‐	
  
Argentina,	
  2009,	
  p.	
  35.	
  



La	
  aparición	
  del	
  cuerpo	
  en	
  la	
  danza	
  |	
  98	
  
	
  
	
  
	
  
oposición	
  a	
  las	
  técnicas	
  existentes	
  que	
  se	
  había	
  transformado	
  en	
  una	
  realidad	
  

limitante	
  y	
  opresiva:	
  

	
  	
  

Incitaba	
   al	
   artista	
   a	
   desligarse	
   de	
   la	
   realidad	
   objetiva.	
   Esta	
  

renovada	
   espiritualidad	
   [aquella	
   de	
   los	
   nuevos	
   coreógrafos]	
  

rechazaba	
   decididamente	
   el	
   mundo	
   exterior	
   como	
   origen	
   de	
   la	
  

representación	
   y	
   trasladaba	
   al	
   mundo	
   interior	
   la	
   verdadera	
  

esencia	
  de	
  lo	
  real.141	
  	
  

	
  

Este	
  volcamiento	
  al	
  ser	
  interno,	
  contrario	
  a	
  la	
  vida	
  moderna	
  e	
  industrializada,	
  

genera	
   una	
   relación	
   con	
   la	
   gestualidad	
   que	
   se	
   diferencia	
   de	
   cómo	
   se	
   había	
  

trabajado	
   hasta	
   ese	
   momento,	
   cuestión	
   que	
   llevará	
   al	
   gesto	
   desde	
   lo	
  

narrativo	
  hacia	
  lo	
  expresivo,	
  en	
  palabras	
  de	
  Alain	
  Badiou:	
  

	
  

La	
  danza	
  es	
  inocencia	
  porque	
  es	
  un	
  cuerpo	
  anterior	
  al	
  	
  cuerpo.	
  Es	
  

olvido,	
   porque	
   es	
   un	
   cuerpo	
   que	
   olvida	
   su	
   carga,	
   su	
   peso.	
   Es	
   un	
  

comienzo	
  nuevo	
  porque	
  el	
  gesto	
  danzante	
  debe	
  ser	
  siempre	
  como	
  

si	
   inventara	
   su	
   propio	
   comienzo.	
   Es	
   juego,	
   obviamente,	
   pues	
   la	
  

danza	
  libera	
  al	
  cuerpo	
  de	
  toda	
  mímica	
  social,	
  de	
  toda	
  seriedad,	
  de	
  

toda	
  conveniencia.142	
  

	
  

Justamente	
   la	
   opinión	
   de	
   Badiou	
   revela	
   una	
   mirada	
   arquetípica	
   de	
   la	
  

utilización	
  del	
  gesto	
  como	
  vía	
  de	
  expresión	
  de	
  la	
  interioridad	
  del	
  sujeto	
  y	
  su	
  

conexión	
  con	
  la	
  naturaleza,	
  opinión	
  que	
  será	
  cristalizada	
  por	
  el	
  movimiento	
  

de	
  la	
  danza	
  expresionista	
  (como	
  Rudolf	
  Laban,	
  Mary	
  Wigman,	
  Kurt	
  Jooss,	
  por	
  

señalar	
  a	
  los	
  representantes	
  europeos	
  más	
  destacados,	
  y	
  lo	
  que	
  sería	
  la	
  danza	
  

moderna	
  norteamericana:	
  Loïe	
  Fuller,	
  Ruth	
  St.Denis,	
  Doris	
  Humphrey,	
  entre	
  

otros).	
  En	
  efecto	
  dichos	
  coreógrafos	
  concebían	
  el	
  gesto	
  como	
  vía	
  fundamental	
  

de	
  expresión	
  de	
  los	
  sentimientos,	
  articulando	
  sus	
  lenguajes	
  dancísticos	
  desde	
  

ese	
   tipo	
   de	
   gestualidad:	
   Poner	
   fuera	
   de	
   sí,	
   para	
   comunicar,	
   entendiendo	
   la	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
141	
  Ibíd.,	
  p.	
  36.	
  	
  
142	
  BADIOU,	
  Alain,	
  Pequeño	
  Manual	
  de	
  inestética,	
  Prometeo,	
  Buenos	
  Aires,	
  2009,	
  p.	
  105.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  99	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

comunicación	
  como	
  un	
  lugar	
  de	
  trascendencia	
  y	
  comunión	
  con	
  el	
  espectador	
  

que	
  se	
  dejaba	
  emocionar	
  y	
  asistía	
  admirado	
  al	
  espectáculo.	
  Es	
  interesante	
  ver	
  

que	
  en	
  esta	
  utilización	
  del	
  gesto	
  emerge	
  el	
   cuerpo	
  como	
  elemento	
  bastante	
  

material	
   pero	
   aún	
   supeditado	
   a	
   una	
   cierta	
   inmaterialidad,	
   en	
   este	
   caso,	
   la	
  

inmaterialidad	
  de	
  la	
  expresión.	
  

	
  

Hasta	
   este	
   punto	
   se	
   puede	
   apreciar	
   claramente	
   cómo,	
   en	
   el	
   devenir	
   de	
   	
   la	
  

historia	
  de	
  la	
  danza,	
  el	
  cuerpo	
  irá	
  siendo	
  el	
  soporte,	
  progresivamente,	
  de	
  un	
  

sentido	
  	
  social,	
  narrativo,	
  expresivo,	
  derivando,	
  o	
  más	
  bien	
  encarnando,	
  estos	
  

diversos	
   sentidos	
  en	
  códigos	
  gestuales	
   que	
   irán,	
  paulatinamente,	
   generando	
  

una	
   tensión	
   en	
   la	
   producción	
   de	
   sentido	
   de	
   la	
   propia	
   danza	
   y,	
   en	
   dicha	
  

tensión,	
   poniendo	
   en	
   cuestión	
   la	
   relación	
   entre	
   movimiento,	
   gestualidad	
   y	
  

comunicación.	
   Este	
   será	
   el	
   problema	
   en	
   los	
   años	
   sesenta	
   del	
   siglo	
   XX	
   en	
  

Nueva	
   York.	
   Allí	
   un	
   grupo	
   de	
   bailarines	
   conforman	
   un	
   espacio	
   de	
  

experimentación	
  que	
  será	
  conocido	
  como	
  Judson	
  Dance	
  Theater.	
  El	
  trabajo	
  de	
  

los	
  bailarines	
  y	
  artistas	
  reunidos	
  en	
  este	
  colectivo	
  generará	
  una	
   importante	
  

transformación	
   tanto	
   en	
   los	
   modos	
   de	
   producción	
   de	
   las	
   obras	
   de	
   danza	
  

como	
   en	
   la	
   propia	
   recepción	
   rompiendo,	
   definitivamente	
   con	
   el	
   “mito	
  

romántico	
  del	
  artista	
  como	
  ser	
  único	
  y	
  elegido”143	
  y,	
  por	
  otra	
  parte,	
  la	
  noción	
  

tradicional	
  de	
  la	
  obra	
  de	
  danza.	
  Estas	
  cuestiones	
  están	
  claramente	
  reflejadas	
  

en	
  el	
  famoso	
  Manifiesto	
  No	
  de	
  Yvonne	
  Rainer:	
  

	
  

NO	
  al	
  espectáculo	
  NO	
  al	
  virtuosismo	
  No	
  a	
  las	
  transformaciones	
  y	
  a	
  

la	
  magia	
  y	
  al	
  hacer	
  creer	
  NO	
  al	
  glamour	
  y	
  a	
  la	
  trascendencia	
  de	
  la	
  

imagen	
  de	
  la	
  estrella	
  	
  NO	
  a	
  lo	
  heroico	
  NO	
  a	
  lo	
  anti-­‐heroico	
  NO	
  a	
  la	
  

imaginario	
   basura	
   NO	
   al	
   involucrarse	
   de	
   intérprete	
   o	
   del	
  

espectador	
   NO	
   	
   al	
   estilo	
   NO	
   al	
   camp	
   NO	
   a	
   la	
   seducción	
   del	
  

espectador	
  mediante	
   trucos	
  del	
   intérprete	
  NO	
  a	
   la	
   excentricidad	
  

NO	
  a	
  moverse	
  o	
  ser	
  movido.144	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
143	
  TAMBUTTI,	
  “Itinerarios	
  teóricos…”,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  24.	
  
144	
  RAINER,	
  Yvonne,	
  “No'	
  To	
  Spectacle...,”,	
  Tulane	
  Drama	
  Review,	
  N°	
  2,	
  1965,	
  p.	
  10.	
  



La	
  aparición	
  del	
  cuerpo	
  en	
  la	
  danza	
  |	
  100	
  
	
  
	
  
	
  
Se	
  podría	
  pensar	
  el	
  Manifiesto	
  No	
  como	
  el	
  comienzo	
  de	
  la	
  contemporaneidad	
  	
  

en	
   la	
  danza	
  que	
  cuestiona	
  y	
  reflexiona	
  sus	
  propios	
  recursos	
  para	
   ingresar	
  a	
  

una	
  nueva	
  manera	
  de	
  “ser”	
  y	
  de	
  representarse:	
  

	
  

Desde	
  entonces,	
   los	
   caminos	
  de	
   la	
  danza	
  han	
  sido	
  muy	
  diversos:	
  

algunos	
  han	
  recuperado	
  la	
  técnica,	
  otros	
  la	
  emoción,	
  la	
  teatralidad	
  

e	
   incluso	
   el	
   histrionismo.	
  Pero	
   lo	
  que	
   en	
   todos	
   estos	
   años	
  no	
  ha	
  

desaparecido	
  la	
  idea	
  de	
  que	
  la	
  danza	
  puede	
  ser	
  algo	
  más	
  que	
  una	
  

composición	
   armónica	
   de	
   movimientos	
   destinada	
   a	
   ilustrar	
   la	
  

música,	
   agradar	
   a	
   la	
   vista	
   o	
   sorprender	
   con	
   sus	
   retos	
   a	
   las	
  

limitaciones	
  físicas	
  del	
  común	
  de	
  los	
  mortales.145	
  

	
  

Esta	
   contemporaneidad	
   comprendería	
   al	
   cuerpo	
   como	
   asunto	
   central	
   de	
  

aquella	
  posibilidad	
  de	
  ser,	
  de	
  acontecer,	
  en	
  el	
   instante	
  mismo,	
  proponiendo	
  	
  

aquel	
   instante	
   a	
   su	
   vez	
   como	
   posibilidad	
   de	
   ingresar	
   en	
   un	
   tiempo	
  

accidentado:	
  	
  

	
  

Las	
  prácticas	
  cotidianas,	
  basadas	
  en	
  la	
  relación	
  con	
  la	
  ocasión,	
  es	
  

decir	
   con	
   el	
   tiempo	
   accidentado,	
   estarían,	
   pues,	
   diseminadas	
   a	
  

todo	
   lo	
   largo	
   de	
   la	
   duración,	
   en	
   la	
   situación	
   de	
   actos	
   de	
  

pensamiento.	
  Acciones	
  permanentes	
  del	
  pensamiento146.	
  	
  

	
  

Quizás	
  sea	
  en	
  este	
  sentido	
  que	
  es	
  posible	
  pensar	
  la	
  aparición	
  del	
  cuerpo	
  en	
  la	
  

danza	
   contemporánea:	
   Un	
   cuerpo	
   que	
   aparece	
   en	
   este	
   tiempo	
   accidentado	
  

develándose	
  desde	
  su	
  propia	
  autorreflexión	
  y	
  poniendo	
  en	
  tensión	
  su	
  propia	
  

construcción	
  histórica,	
  haciendo	
  consciente,	
  y	
  a	
  la	
  vez	
  revelándose	
  contra,	
  las	
  

maneras	
  en	
  que	
  se	
   lo	
  ha	
  representado	
  a	
   lo	
   largo	
  de	
   la	
  propia	
  historia	
  de	
   la	
  

danza	
   o,	
   incluso,	
   en	
   que	
   se	
   lo	
   representa	
   en	
   la	
   propia	
   cotidianeidad	
  

contemporánea.	
   Desde	
   esta	
   perspectiva	
   se	
   podría	
   hablar	
   de	
   una	
   suerte	
   de	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
145	
  SANCHEZ,	
  José,	
  Desviaciones	
  (documentación	
  de	
  la	
  2da	
  Edición	
  de	
  Desviaciones),	
  Madrid,	
  
Cuenca,	
  1999,	
  p.	
  13.	
  
146	
  DE	
   CERTEAU,	
   Michel,	
   La	
   Invención	
   de	
   lo	
   Cotidiano	
   1.	
   Artes	
   de	
   Hacer,	
   Iberoamericana,	
  
México,	
  2000,	
  p.	
  223.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  101	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

emancipación	
   del	
   cuerpo,	
   entendiendo	
   dicha	
   emancipación	
   no	
   tanto	
   como	
  

una	
  utopía	
  de	
  liberación	
  si	
  no,	
  más	
  bien,	
  como	
  un	
  cuerpo	
  de	
  la	
  danza	
  que	
  es	
  

consciente	
  de	
  su	
  sometimiento	
  y	
  busca	
   la	
   subversión	
  poniendo	
  en	
   juicio	
  su	
  

pasado	
  a	
  través	
  de	
  una	
  puesta	
  en	
  escena	
  que	
  implique	
  su	
  propio	
  proceso	
  de	
  

reconstrucción	
  y	
  resignificación	
  como	
  cuerpo	
  pensante.	
  	
  

	
  

Cada	
  periodo	
  del	
  arte	
  en	
  general	
  (la	
  danza	
  no	
  estaría	
  ajena	
  a	
  esa	
  

lógica),	
   da	
   inicio	
   a	
   un	
   proceso	
   histórico	
   de	
   reflexión	
   de	
   sus	
  

recursos.	
  […]	
  La	
  reflexión	
  de	
  esos	
  recursos	
  es	
  la	
  reflexión	
  del	
  arte	
  

que	
  la	
  antecede…	
  se	
  está	
  enfrentando	
  a	
  la	
  historia,	
  está	
  siendo	
  ahí	
  

sometida	
  a	
  proceso.147	
  

	
  

Digamos	
  entonces	
  que	
  la	
  danza	
  sometida	
  a	
  dicho	
  proceso,	
  enfrentándose	
  a	
  su	
  

propia	
  historia,	
  nos	
  devuelve	
  un	
  cuerpo	
  que	
  se	
  piensa	
  como	
  resultado	
  de	
  su	
  

devenir	
  desde	
  el	
  movimiento	
  y	
  desde	
  la	
  mirada	
  a	
  su	
  historia,	
  como	
  mirada	
  al	
  

cuerpo	
  que	
  danza.	
  Es	
  posible	
  entonces	
  pensar	
  en	
  una	
  noción	
  de	
  Historia	
  para	
  

la	
   danza	
   desde	
   aquel	
   lugar	
   de	
   la	
   mirada	
   del	
   propio	
   cuerpo	
   sobre	
   sí,	
  

entendiendo	
   la	
  mirada	
   no	
   como	
   lo	
   contrario	
   de	
   un	
   conocer148.	
   Este	
   cuerpo	
  

que	
   es	
   devuelto	
   como	
   representación	
   que	
   él	
   mismo	
   hace	
   de	
   sí,	
   aparecería	
  

como	
  el	
   lugar	
  que	
  permite	
  generar	
  un	
  sentido	
  para	
  el	
  movimiento,	
  un	
  lugar	
  

que	
  fundamentaría	
  toda	
  acción	
  posible:	
  	
  

	
  

El	
  cuerpo	
  se	
  puede	
  entender	
  como	
  un	
  sitio,	
  un	
  lugar	
  nada	
  neutral,	
  

ni	
   pasivo,	
   sino	
   más	
   bien	
   obsesivo	
   en	
   el	
   que	
   convergen	
   y	
   se	
  

proyectan	
  a	
  la	
  vez	
  discursos	
  críticos	
  y	
  prácticas	
  artísticas	
  que	
  nos	
  

llevan	
   a	
   hablar,	
   por	
   un	
   lado,	
   de	
   la	
   experiencia	
   individual	
   del	
  

cuerpo	
  (la	
  esfera	
  de	
  la	
  experiencia	
  individual),	
  pero	
  también	
  de	
  un	
  

cuerpo	
   social,	
   de	
   un	
   cuerpo	
   rasgado	
   y	
   exhibido	
   como	
   un	
  

espectáculo,	
   en	
   suma	
   de	
   un	
   cuerpo	
   político	
   abierto	
   a	
   la	
   esfera	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
147	
  ROJAS,	
  Sergio,	
  Apuntes	
  y	
  grabaciones	
  del	
  Seminario	
  Teoría	
  de	
  la	
  Representación,	
  Facultad	
  de	
  
Artes	
  Universidad	
  de	
  Chile,	
  2010,	
  [inédito].	
  
148	
  Cf.	
  RANCIÈRE,	
  Jacques,	
  El	
  Espectador	
  emancipado,	
  Manantial,	
  Buenos	
  Aires,	
  2010.	
  



La	
  aparición	
  del	
  cuerpo	
  en	
  la	
  danza	
  |	
  102	
  
	
  
	
  
	
  

pública	
   de	
   la	
   experiencia.	
   El	
   cuerpo	
   humano	
   como	
   un	
   campo	
  

metodológico	
  cuya	
  experimentación	
  debe	
  ser	
  considerada	
  como	
  la	
  

verdadera	
  estética	
  del	
  arte	
  del	
  fin	
  de	
  siglo.149	
  

	
  

El	
   cuerpo	
   pensante	
   es	
   la	
   manera	
   en	
   que	
   el	
   cuerpo	
   irrumpe	
   hoy	
   y	
   se	
   hace	
  

presente	
  acusando	
  su	
  anterior	
  desaparición,	
  el	
   cuerpo	
  aparece	
  como	
  objeto	
  

potencial	
  para	
  el	
  arte,	
  pero	
  no	
  necesariamente	
  como	
  un	
  arte	
  corporal,	
  y	
  es	
  ahí	
  

donde	
   la	
   danza	
   tiene	
   su	
   lugar	
   como	
  práctica	
   artística	
   contemporánea	
   en	
   la	
  

medida	
  en	
  que	
  ella	
  apuntaría	
  hacia	
  aquella	
  capacidad	
  artística	
  que	
  el	
  cuerpo	
  

manifestaría	
  en	
  su	
  propia	
  acción	
  sin	
  transformarlo	
  en	
  un	
  objeto	
  de	
  exhibición	
  

de	
   una	
   artisticidad	
   encerrada	
   en	
   él,	
   tal	
   como	
   diría	
   Badiou:	
   "Decir	
   que	
   el	
  

cuerpo,	
   como	
   cuerpo,	
   es	
   capaz	
   de	
   arte,	
   es	
   exhibirlo	
   como	
  un	
  pensamiento-­‐

cuerpo.	
   No	
   como	
   un	
   pensamiento	
   atrapado	
   en	
   un	
   cuerpo,	
   sino	
   como	
   un	
  

cuerpo	
  que	
  piensa.”150	
  	
  

	
  

Podemos	
  entender,	
   entonces,	
   el	
   cuerpo-­‐pensante	
   como	
  posibilidad	
  de	
   ir	
   en	
  

contra	
   de	
   cierta	
   huida	
   permanente	
   que	
   la	
   danza	
   ha	
   hecho	
   de	
   su	
   propia	
  

materialidad	
   corporal	
   hacia	
   la	
   fugacidad151 	
  del	
   movimiento.	
   Un	
   cuerpo	
  

pensante	
   desde	
   un	
   tiempo	
   accidentado	
   que	
   trata	
   de	
   “ser”,	
   en	
   tanto	
  

permanece	
   y	
   trasciende	
   de	
  manera	
   efectiva	
   sus	
   límites	
   representacionales,	
  

límites	
   que	
   se	
   organizan	
   en	
   el	
   presente	
   como	
   devenir,	
   como	
   lugar	
   del	
   no	
  

movimiento,	
   de	
   lo	
   no	
   dicho,	
   de	
   la	
   pausa,	
   del	
   espacio	
   que	
   queda	
   entre	
   el	
  

movimiento	
  y	
   el	
  no	
  movimiento.	
  Es	
  por	
  esto	
  que	
  el	
   cuerpo	
  aparece	
  para	
   la	
  

danza,	
  porque	
  su	
  fin	
  ya	
  no	
  es	
  el	
  movimiento,	
  ni	
  la	
  espectacularidad,	
  sino	
  que,	
  

en	
   tanto	
  “cuerpo-­‐sujeto”,	
  es	
  capaz	
  de	
  generar	
  obra	
  y	
  poner	
  en	
  escena	
  parte	
  

de	
  sí,	
  a	
  través	
  del	
  gesto	
  que	
  permitiría	
  una:	
  	
  	
  

	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
149	
  GUASH,	
  Ana	
  María,	
   “Los	
   ‘cuerpos’	
  del	
   arte	
  de	
   la	
  posmodernidad”,	
  CRUZ	
  SÁNCHEZ,	
  Pedro,	
  
HERNÁNDEZ-­‐NAVARRO,	
  Miguel	
  (eds.),	
  Cartografías	
  del	
  Cuerpo	
  La	
  dimensión	
  corporal	
  del	
  arte	
  
contemporáneo,	
  CendeaC,	
  Murcia,	
  2004,	
  p.	
  205.	
  
150	
  BADIOU,	
  “La	
  danza	
  como…”,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  119.	
  
151“Fugacidad”,	
   “desaparición”,	
   “efímero”,	
   todos	
   estos	
   son	
   conceptos	
   que	
   comparten	
   los	
  
teóricos	
  de	
  danza	
  y	
  performance,	
  para	
  describir	
  el	
  arte	
  escénico:	
  “Phelan	
  publicó	
  en	
  1993	
  su	
  
célebre	
   afirmación	
   de	
   que	
   la	
   performance	
   ‘se	
   convierte	
   en	
   sí	
   misma’	
   por	
   medio	
   de	
   la	
  
desaparición.”	
  SCHNEIDER,	
  “Los	
  restos	
  de	
  lo	
  escénico…”,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  176.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  103	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

Emergencia	
  del	
  cuerpo	
  como	
  medio,	
  porque	
  es	
  la	
  comunicación	
  de	
  

una	
  comunicabilidad.	
  No	
  es	
  un	
  significado	
  acabado,	
  al	
  contrario	
  de	
  

lo	
  que	
  se	
  afirma	
  en	
  tantas	
  publicaciones,	
  sino	
  que	
  se	
  trata	
  de	
  algo	
  

que	
  se	
  está	
  constituyendo.	
  Muchas	
  veces	
  el	
  gesto	
  es	
  en	
  sí	
  mismo	
  

una	
   pérdida	
   de	
   memoria,	
   lo	
   que	
   supuestamente	
   alguien	
   podría	
  

entender	
  como	
  un	
   “defecto”	
  de	
  discurso,	
  pero	
  es	
   justamente	
  allí,	
  

en	
  esos	
  entre-­‐lugares,	
  que	
  el	
   cuerpo	
  se	
  hace	
  presente,	
   construye	
  

política	
  y	
  crea	
  conocimiento.152	
  

	
  

	
  Este	
   cuerpo	
   que	
   emerge	
   para	
   la	
   danza	
   lo	
   hace	
   como	
   discurso	
   gestual	
   y	
  

poético	
  del	
  danzante,	
  que	
  se	
  constituye	
  para	
  replegarse	
  en	
  el	
   instante	
  de	
   la	
  

creación,	
   de	
   la	
   interpretación	
   o	
   de	
   su	
   presente	
   vivido.	
   Lo	
   que	
   se	
   está	
  

constituyendo,	
   lo	
   no	
   acabado,	
   ese	
   hueco	
   que	
   se	
   abre	
   y	
   está	
   a	
   punto	
   de	
   ser	
  

llenado,	
  o	
  no,	
  es	
  el	
   lugar	
  en	
  que	
  el	
   cuerpo	
  aparece,	
   inacabado	
  e	
   imperfecto,	
  

para	
   acontecer	
   en	
   el	
   gesto,	
   no	
   como	
   ausencia,	
   sino,	
   como	
   potencia	
   de	
   la	
  

existencia.	
  

	
  

Es	
  desde	
  esta	
  perspectiva	
  que	
  podríamos	
  preguntamos	
  por	
  la	
  autonomía	
  del	
  

gesto,	
  que	
  si	
  bien	
  sigue	
  comunicando,	
  ya	
  con	
  otros	
  códigos,	
  se	
  pone	
  en	
  obra	
  

remitiéndose	
  a	
  sí	
  mismo.	
  El	
  gesto	
  sería	
   la	
  propia	
  obra	
  proponiéndose	
  como	
  

un	
   fin	
   en	
   sí	
  mismo	
   que	
   se	
   constituye	
   en	
   tanto	
   el	
   espectador	
   lo	
   habita	
   y	
   lo	
  

reconstruye	
   pues,	
   tal	
   como	
   señala	
   Patrice	
   Pavis,	
   por	
   definición,	
   un	
  	
  

“sentimiento,	
   un	
   pensamiento,	
   exigen	
   un	
   sujeto	
   que	
   los	
   piense	
   y	
  

experimente”153.	
  El	
   cuerpo	
  entraría,	
  a	
   través	
  del	
  gesto,	
  en	
  esta	
  exigencia	
  de	
  

un	
  espectador	
  que	
  lo	
  experimente,	
  lo	
  piense	
  y	
  se	
  lo	
  apropie:	
  “Esto	
  sucede	
  en	
  

la	
  imagen,	
  que	
  no	
  remite	
  a	
  la	
  relación	
  temporal	
  que	
  el	
  presente	
  establece	
  con	
  

el	
   pasado	
   en	
   términos	
   de	
   una	
   elaboración	
   consciente,	
   sino	
   a	
   la	
   descarga	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
152	
  GREINER,	
   Christine,	
   “Danza/Performance	
   en	
   Brasil:	
   paisajes	
   de	
   riesgo”,	
   Utopías	
   de	
   la	
  
proximidad	
   en	
   el	
   contexto	
   de	
   la	
   globalización:	
   La	
   creación	
   escénica	
   en	
   Iberoamérica,	
  
Universidad	
  de	
  Castilla	
  La	
  Mancha,	
  Cuenca,	
  2010,	
  p.	
  205.	
  
153	
  PAVIS,	
  Patrice,	
  El	
  análisis	
  de	
  los	
  espectáculos,	
  Paidós,	
  Barcelona,	
  2000,	
  p.	
  137	
  



La	
  aparición	
  del	
  cuerpo	
  en	
  la	
  danza	
  |	
  104	
  
	
  
	
  
	
  
dialéctica	
   de	
   lo	
   sido	
   en	
   el	
   'ahora'".154	
  Esta	
   descarga	
   dialéctica	
   es,	
   en	
   la	
  

representación	
   escénica,	
   este	
   cuerpo-­‐sujeto	
   moviendo	
   su	
   historia,	
   su	
  

memoria,	
   para	
   aparecer/desaparecer,	
   una	
   y	
   otra	
   vez	
   en	
   el	
   tiempo	
   que	
  

suspende	
   la	
   presencia	
   lanzándose	
   al	
   espectador	
   luego	
   del	
   silencio,	
   de	
   la	
  

detención.	
  Descarga	
  viva	
  del	
  gesto	
  que	
  se	
  abalanza	
  para	
  cuestionar	
  su	
  propia	
  

interrupción.	
  Una	
  interrupción,	
  que	
  se	
  plantea	
  como	
  lugar	
  inquietante	
  desde	
  

el	
   cual	
   la	
   acción	
   del	
   cuerpo	
   deviene	
   una	
   acción	
   de	
   apropiación	
   del	
   espacio	
  

para	
  transformarlo:	
  “Por	
  más	
  que	
  me	
  represente	
  el	
  detalle	
  de	
  lo	
  que	
  me	
  va	
  a	
  

suceder	
   ¡Cuán	
   pobre,	
   abstracta,	
   esquemática,	
   es	
   mi	
   representación,	
   en	
  

comparación	
  con	
  el	
  acontecimiento	
  que	
  se	
  produce!”155	
  Este	
  acontecimiento	
  

producido	
  por	
  el	
  cuerpo	
  es	
  el	
  que	
  golpea	
  al	
  espectador	
  para	
  que	
  en	
  su	
  mirada	
  

detone	
   y	
   sea	
   transformado	
   en	
   su	
   propio	
   acontecimiento,	
   moviendo	
   su	
  

memoria,	
  su	
  propia	
  historia.	
  Sea	
  un	
  espectador	
  que	
  tome	
  distancia	
  o	
  uno	
  que	
  	
  

la	
  pierda156.	
  

	
  

La	
   aparición	
   del	
   cuerpo	
   en	
   la	
   danza	
   deviene	
   de	
   su	
   propio	
   ocultamiento	
  

histórico.	
  En	
   todo	
  este	
  proceso	
  podemos	
  apreciar	
  un	
  desplazamiento	
  desde	
  

una	
   danza	
   como	
   movimiento	
   (esquemático,	
   narrativo	
   o	
   expresivo)	
   de	
   un	
  

cuerpo	
  que	
  desaparece	
  hacia	
  una	
  danza	
   como	
  cuerpo	
  que	
  danza,	
   cuerpo	
  en	
  

movimiento	
  que	
  reflexiona	
  su	
  propia	
  historia	
  y	
  su	
  propia	
  experiencia.	
  Lo	
  que	
  

aparece,	
   entonces,	
   para	
   la	
   danza	
   es	
   el	
   cuerpo	
   vivido,	
   presencia	
   sentida	
   del	
  

sujeto,	
   que	
   no	
   sólo	
   aparece	
   en	
   el	
   movimiento,	
   en	
   la	
   narración	
   o	
   en	
   la	
  

expresión,	
   sino	
   que	
   aparece	
   como	
  manifestación	
   de	
   la	
   propia	
   subjetividad	
  

puesta	
  en	
  acción,	
  en	
  obra	
  o	
  como	
  evidencia	
  de	
  su	
  propia	
  existencia.	
  	
  

	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
154	
  GALENDE,	
   Federico,	
  Walter	
  Benjamin	
  y	
   la	
  destrucción,	
  Metales	
  pesados,	
   Santiago	
  de	
  Chile	
  
2009,	
  p.	
  51.	
  
155	
  BERGSON,	
  Henri,	
  El	
  pensamiento	
  y	
  lo	
  moviente,	
  Cactus,	
  Buenos	
  Aires,	
  2013,	
  p.	
  105.	
  
156	
  Cf.	
  RANCIÈRE,	
  El	
  espectador,	
  op.	
  cit.	
  



	
   	
   	
   |	
  105	
  

LA	
  NOCIÓN	
  DE	
  CORPORALIDAD	
  EN	
  LA	
  DANZA	
  CONTEMPORÁNEA	
  	
  

Paloma	
  Molina∗	
  

	
  

	
  

	
   En	
   la	
   actualidad	
   el	
   estudio	
   antropológico	
   permite	
   conocer	
   las	
  

cualidades	
   de	
   una	
   cultura	
   y	
   al	
   mismo	
   tiempo	
   relacionarla	
   dentro	
   de	
   la	
  

cultural	
  global.	
  Se	
  plantea	
  que	
   la	
  búsqueda	
  de	
  conocimiento	
  a	
   través	
  de	
   los	
  

estudios	
  culturales	
  permite	
  reflexionar	
  acerca	
  de	
  la	
  práctica	
  artística	
  actual	
  y	
  

con	
   ello	
   identificar	
   el	
   discurso	
   que	
   emana	
  del	
  movimiento	
   corporal	
   y	
   de	
   la	
  

danza.	
  	
  

	
  

El	
   objetivo	
   del	
   presente	
   artículo	
   es	
   el	
   de	
   describir	
   el	
   mundo	
   de	
   la	
   danza,	
  

indagando	
   en	
   algunos	
   aspectos	
   importantes	
   que	
   conforman	
   la	
   cultura	
  

chilena.	
  Para	
  ello,	
  la	
  práctica	
  antropológica	
  posibilita	
  un	
  tipo	
  de	
  conocimiento	
  

en	
  el	
  cual	
  se	
  enfatiza	
  el	
  pensamiento	
  y	
  discurso	
  de	
  los	
  actores	
  sociales,	
  que	
  en	
  

este	
  caso	
  son	
  identificados	
  a	
  partir	
  de	
  que	
  están	
  implicados	
  en	
  el	
   fenómeno	
  

de	
   la	
   danza	
   en	
   Chile.	
   La	
   cultura	
   puede	
   ser	
   comprendida	
   como	
   una	
  

construcción	
  simbólica	
  donde	
  las	
  sociedades	
  humanas	
  exponen	
  el	
  sentido	
  del	
  

universo,	
  un	
  sentido	
  cultural	
  que	
  organiza	
  los	
  límites	
  de	
  la	
  naturaleza,	
  antes	
  

que	
  los	
  hechos	
  y	
  que	
  las	
  acciones	
  esperadas.	
  Todo	
  sistema	
  simbólico	
  remite	
  a	
  

un	
   sistema	
   cultural,	
   la	
   naturaleza	
   es	
   transformada	
   en	
   dones	
   culturales	
   de	
  

intercambio	
  y	
  de	
  relación	
  entre	
  los	
  individuos,	
  de	
  alguna	
  manera	
  los	
  vínculos	
  

entre	
   los	
   individuos	
   están	
   mediados	
   por	
   la	
   construcción	
   cultural	
   que	
   el	
  

entorno	
   promueve.	
   Hoy	
   en	
   día	
   poner	
   atención	
   a	
   los	
   sentidos	
   del	
   cuerpo	
  

humano,	
  es	
  estar	
  consciente	
  que	
  experimentar	
  por	
  medio	
  de	
  la	
  corporalidad	
  

es	
  una	
  forma	
  de	
  conocer,	
  estar	
  en	
  el	
  mundo	
  es	
  una	
  condición	
  corporal	
  que	
  ha	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
∗	
  Antropóloga	
  Social	
  que	
  ha	
  orientado	
  sus	
  quehaceres	
  principalmente	
  en	
  dos	
  líneas	
  de	
  trabajo:	
  
la	
   promoción	
   del	
   patrimonio	
   cultural	
   material	
   e	
   inmaterial,	
   así	
   como	
   también	
   del	
   trabajo	
  
investigativo	
   que	
   contribuya	
   a	
   lo	
   creativo	
   en	
   lo	
   coreográfico	
   y	
   en	
   la	
   reflexión	
   teórica.	
   Sus	
  
experiencias	
   laborales	
   comenzaron	
   el	
   año	
   2008,	
   cuando	
   se	
   acerca	
   al	
   trabajo	
   museístico,	
  
patrimonial	
  y	
  de	
  creación	
  artística	
  desde	
  el	
  punto	
  de	
  vista	
  participativo	
  y	
  reflexivo.	
  	
  



La	
  noción	
  de	
  corporalidad	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  106	
  
	
  
	
  
	
  
sido	
  expandida	
  a	
  partir	
  del	
  fugaz	
  desarrollo	
  tecnológico,	
  que	
  ha	
  estimulando	
  

la	
  diversificación	
  de	
  los	
  límites	
  de	
  la	
  naturaleza.	
  	
  

	
  

La	
  comprensión	
  de	
  la	
  experiencia	
  en	
  el	
  mundo	
  real	
  precisa	
  poner	
  atención	
  a	
  

las	
   emociones	
   que	
   evidencian	
   la	
   simbólica	
   social.	
   Las	
   emociones	
   se	
  

transmiten	
   por	
   la	
   mímica	
   de	
   nuestro	
   rostro,	
   nuestros	
   movimientos,	
   la	
  

distancia	
   que	
   establecemos	
   al	
   relacionarnos	
   con	
   un	
   otro,	
   la	
   proxemia,	
   la	
  

postura	
   corporal,	
   el	
   lenguaje,	
   la	
   vestimenta	
   también	
   es	
   una	
   forma	
   de	
  

expresar	
   emociones,	
   incluso	
   mediante	
   las	
   relaciones	
   sociales	
   virtuales	
   es	
  

posible	
   transmitir	
   emociones.	
   La	
   emoción	
   es	
   siempre	
   comunicación	
   y	
   se	
  

traduce	
  en	
  signos	
  culturales	
  que	
  son	
  posibles	
  de	
  interpretar	
  pues	
  revelan	
  una	
  

simbólica	
  social	
  que	
  está	
  inserta	
  en	
  la	
  comunicación	
  colectiva.	
  Las	
  emociones	
  

se	
   incrustan	
   en	
   el	
   plano	
   cultural,	
   del	
   que	
   emana	
   la	
   cultura	
   afectiva	
   y	
   que	
  

cambia	
   según	
   las	
   distintas	
   sociedades.	
   Podemos	
   comunicarnos	
   entre	
  

personas	
  sólo	
  a	
  partir	
  de	
  los	
  signos	
  corporales	
  que	
  expresan	
  emociones,	
  aun	
  

cuando	
   seamos	
   de	
   diferentes	
   culturas.	
   En	
   cada	
   sociedad	
   y	
   cultura	
   humana	
  

están	
  presentes	
   los	
   signos	
  corporales,	
   el	
   tipo	
  de	
  emociones	
  y	
   las	
   formas	
  en	
  

que	
   las	
   expresan,	
   estas	
   características	
   generan	
   un	
   universo	
   simbólico	
  

multicultural	
   en	
   el	
   cual	
   los	
   individuos	
  miembros	
   pueden	
  desenvolverse.	
   Es	
  

tanta	
   la	
   diversidad	
   y	
   las	
   maneras	
   de	
   ser	
   en	
   el	
   mundo	
   que	
   dentro	
   de	
   una	
  

misma	
  sociedad	
  existen	
  distinciones	
  entre	
  diferentes	
  grupos.	
  	
  

	
  

	
  

El	
  cuerpo	
  de	
  la	
  danza	
  	
  

	
  

La	
   realidad	
   es	
   constante	
   movimiento,	
   las	
   experiencias	
   y	
   emociones	
  

son	
   continuamente	
   renovadas	
   pero	
   no	
   agotan	
   el	
   cogito.	
   En	
   ellas	
   hay	
  

pensamiento,	
   aunque	
   el	
   individuo	
   no	
   esté	
   constantemente	
   consciente,	
   y	
  

cuando	
  se	
  produce	
  esa	
  conciencia	
  se	
  genera	
  consenso	
  entre	
  los	
  miembros	
  de	
  

la	
   sociedad.	
   Ser	
   consciente	
   de	
   la	
   variada	
   realidad	
   a	
   la	
   que	
   podemos	
   tener	
  

acceso	
   genera	
   una	
   cosmovisión	
   particular	
   que	
   infatigablemente	
   se	
   está	
  

reorganizando	
   a	
   partir	
   de	
   ser-­‐en-­‐el	
   mundo,	
   ser	
   cuerpo	
   implica	
   reconocer	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  107	
  
	
  
	
  

	
  

otros	
  cuerpos	
  y	
  reconocer	
  que	
  existen	
  múltiples	
  formas	
  de	
  pensar	
  el	
  cuerpo,	
  

la	
   intersubjetividad	
   le	
   entrega	
   un	
   carácter	
   mucho	
   más	
   dinámico	
   a	
   las	
  

relaciones	
  entre	
  los	
  cuerpos,	
  como	
  los	
  cyborgs	
  y	
  gamers.	
  

	
  	
  

Por	
  otra	
  parte,	
  sucesos	
  como	
  las	
  cirugías	
  estéticas	
  y	
  reconstructivas	
  aluden	
  a	
  

un	
  crisol	
  de	
  particularidades	
  respecto	
  a	
  las	
  posibles	
  nociones	
  de	
  cuerpo	
  que	
  

co-­‐existen	
  hoy	
  en	
  día,	
  las	
  que	
  van	
  conformando	
  la	
  práctica	
  y	
  disposición	
  con	
  

que	
   accedemos	
   a	
   la	
   realidad	
   y	
   el	
   lugar	
   que	
   ocupa	
   el	
   cuerpo	
   en	
   nuestra	
  

existencia.	
   Existe	
   una	
   intención	
   de	
   caracterizar	
   la	
   corporalidad	
   de	
   las	
  

personas	
   en	
   tanto	
   sustantivo	
   de	
   la	
   vida	
   con	
   las	
   situaciones	
   cotidianas	
   o	
  

circunstancias	
   que	
   van	
   marcando	
   hitos	
   en	
   la	
   historia	
   personal	
   de	
   los	
  

individuos,	
   es	
   decir	
   los	
   recuerdos	
   que	
   nos	
   constituyen	
   tienen	
   referencia	
  

corporal	
   y	
   no	
   sólo	
   a	
   un	
   acontecimiento	
   externo	
   sino	
   como	
   la	
   apropiación	
  

corporal	
  de	
  la	
  externalidad.	
  	
  

	
  

La	
   danza,	
   expresión	
   ancestral	
   de	
   la	
   realidad	
   y	
   acontecer	
   de	
   la	
   sociedad	
  

humana	
   se	
   ha	
   caracterizado	
   como	
   un	
   arte	
   que	
   busca	
   expresar	
   el	
   mundo	
  

percibido	
  a	
  través	
  del	
  cuerpo	
  y	
  la	
  corporalidad.	
  La	
  danza	
  como	
  movimiento	
  y	
  

manifestación	
   artística,	
   contiene	
   las	
   particularidades	
   culturales	
   propias	
   de	
  

las	
  sociedades	
  donde	
   fueron	
  concebidas,	
   lo	
  que	
  permite,	
  en	
  algún	
  sentido	
  y	
  

sobre	
   todo	
  en	
  el	
   caso	
  de	
   las	
  danzas	
   étnicas,	
   generar	
  un	
   conocimiento	
  de	
   la	
  

vida	
   social	
   pues	
   en	
   ellas	
   es	
   posible	
   identificar	
   patrones	
   de	
   movimientos	
  

propios	
  de	
  la	
  vida	
  cotidiana.	
  	
  

	
  

El	
   análisis	
   que	
   se	
   propone	
   aquí	
   nace	
   desde	
   el	
   paradigma	
   que	
   busca	
  

reflexionar	
   sobre	
   los	
   rasgos	
   de	
   corporalidad	
   que	
   pueden	
   coexistir,	
   en	
   este	
  

sentido	
  entenderemos	
  la	
  materialidad	
  del	
  cuerpo	
  humano	
  y	
  de	
  su	
  naturaleza	
  

como	
   concepciones	
   propias	
   de	
   una	
   cultura.	
   Vale	
   decir	
   que	
   esta	
   interacción	
  

habitualmente	
  es	
   lo	
  que	
  genera	
  distintas	
   concepciones	
   corporales,	
   tanto	
  en	
  

un	
   sentido	
   biológico,	
   cultural,	
   social	
   y	
   simbólico.	
   Al	
   buscar	
   comprender,	
  

desde	
   la	
   danza,	
   la	
   corporalidad	
   ha	
   sido	
   necesario	
   poner	
   atención	
   en	
   las	
  



La	
  noción	
  de	
  corporalidad	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  108	
  
	
  
	
  
	
  
herramientas	
   que	
   entregan	
   las	
   ciencias	
   sociales.	
   De	
   ahí	
   la	
   pregunta:	
   ¿Qué	
  

prácticas	
  de	
  las	
  ciencias	
  sociales	
  nos	
  ayudan	
  a	
  comprender	
  la	
  corporalidad?	
  

	
  

No	
  digo	
  nada	
  nuevo	
  cuando	
  señalo	
  que	
  el	
  pensamiento	
  moderno	
  impulsa	
  la	
  

búsqueda	
  científica	
  y	
  la	
  consolidación	
  de	
  leyes	
  universales	
  como	
  explicación	
  

de	
  mundo,	
  el	
  reinado	
  del	
  paradigma	
  dualista	
  cartesiano,	
  que	
  aleja	
  y	
  desdeña	
  

al	
  cuerpo,	
  es	
   la	
  contrapartida	
  de	
  un	
  conocimiento	
  acerca	
  de	
   la	
  realidad	
  que	
  

surge	
   desde	
   lo	
   corporal.	
   Vemos	
   como	
   Friedrich	
   Nietzsche	
   genera	
   una	
  

conceptualización	
   corporal	
   revalorizando	
   las	
   características	
   sensitivas	
   que	
  

provienen	
   principalmente	
   de	
   la	
   aceptación	
   de	
   la	
   experiencia	
   común	
   de	
   la	
  

corporalidad	
   y,	
   por	
   qué	
   no	
   decirlo,	
   con	
   influencias	
   universalizantes	
   en	
   el	
  

carácter	
  natural	
  del	
  cuerpo	
  humano,	
  es	
  decir	
  se	
  reconoce	
  que	
  el	
  goce	
  de	
  los	
  

sentidos	
  es	
  una	
  cualidad	
  aprehendida	
  y	
  cultural.	
  	
  

	
  

Aún	
  así	
  considerar	
  la	
  experiencia	
  como	
  un	
  fenómeno	
  estético	
  parece	
  ser	
  uno	
  

de	
   sus	
   mayores	
   aportes	
   para	
   una	
   concepción	
   corporal.	
   La	
   realidad	
   como	
  

fenómeno	
   estético	
   puede	
   ser	
   concebida	
   a	
   partir	
   de	
   lo	
   sensorial	
   donde	
   lo	
  

estético	
   se	
   entiende	
   como	
   lo	
   percibido	
   sensorialmente.	
   El	
   estudio	
   de	
   la	
  

cultura	
  a	
  partir	
  del	
  cuerpo	
  indica	
  que	
  la	
  concebimos	
  no	
  sólo	
  	
  como	
  una	
  red	
  de	
  

símbolos,	
   de	
   representaciones,	
   sino	
   como	
   la	
   corporización	
   de	
   la	
   cultura,	
  

donde	
  el	
  punto	
  de	
  partida	
  es	
  la	
  experiencia	
  sentida,	
  la	
  experiencia	
  vivida,	
  en	
  

la	
   medida	
   que	
   es	
   el	
   cuerpo	
   el	
   que	
   se	
   expresa	
   vemos	
   en	
   la	
   danza	
   una	
  

experiencia	
   en	
   la	
   que	
   aparece	
   el	
   cuerpo.	
   Los	
   planteamientos	
   de	
   Maurice	
  

Merleau-­‐Ponty	
   apuestan	
   por	
   una	
   concepción	
   corporal,	
   que	
   hoy	
   conocemos	
  

como	
   la	
   noción	
   de	
   embodiment,	
   como	
   propuesta	
   que	
   viene	
   desde	
   la	
  

fenomenología	
  y	
   las	
  ciencias	
  sociales	
  respecto	
  a	
   la	
  experiencia	
  corporal	
  y	
  el	
  

conocimiento	
   posible	
   de	
   generar.	
   Por	
   eso,	
   es	
   necesario	
   que,	
   en	
   tanto	
  

investigadora,	
  yo	
  ponga	
  atención	
  a	
  mi	
  propia	
  corporalidad:	
  El	
  cuerpo	
  como	
  

herramienta	
  metodológica	
  implica	
  una	
  disposición	
  hacia	
  la	
  investigación	
  que	
  

asume	
  lo	
  corporal	
  a	
  través	
  de	
  la	
  experiencia	
  como	
  fenómeno	
  estético.	
  De	
  allí	
  

que	
  este	
  conocimiento	
  implique	
  un	
  trabajo	
  interdisciplinar,	
  en	
  el	
  sentido	
  que	
  

he	
   tenido	
   que	
   describir	
   experiencias	
   desde	
   los	
   intérpretes,	
   coreógrafos,	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  109	
  
	
  
	
  

	
  

teóricos	
   y	
   publico.	
   Al	
   enfatizar	
   en	
   la	
   descripción	
   de	
   la	
   práctica	
   corporal	
   a	
  

través	
  de	
   la	
   danza	
   contemporánea,	
   aparece	
  una	
  puesta	
   en	
   juego	
   especifica,	
  

donde	
   el	
   proceso	
   de	
   cuestionamiento	
   y	
   creación	
   tiene	
   que	
   ver	
   con	
   poner	
  

atención	
  en	
  la	
  experiencia	
  sensible	
  del	
  movimiento	
  y	
  de	
  la	
  corporalidad	
  en	
  el	
  

espacio.	
   Los	
   estudios	
   de	
   la	
   corporalidad	
   describen	
   las	
   maneras	
   en	
   que	
  

analizamos	
   los	
   datos	
   empíricos	
   a	
   los	
   que	
   ponemos	
   atención,	
   donde	
   lo	
  

característico	
   es	
   la	
   cualidad	
   que	
   asume	
   lo	
   corporal	
   como	
   punto	
   de	
   partida	
  

para	
  el	
  conocimiento.	
  	
  

	
  

Es	
   el	
   acto	
   performático	
   y	
   la	
   descripción	
   de	
   ese	
   acto	
   lo	
   que	
   identifico	
   y	
  

describo	
   para	
   la	
   generación	
   de	
   conocimiento.	
   Cuando	
   hablo	
   de	
   técnicas	
  

corporales,	
  me	
  refiero	
  al	
   cuerpo	
  en	
  el	
  espacio	
  como	
   formas	
  de	
  subjetividad	
  

en	
   el	
  mundo.	
   Este	
   conocimiento	
   del	
   espacio	
   implica	
   una	
   coexistencia	
   en	
   el	
  

espacio,	
  se	
  concibe	
  al	
  cuerpo	
  de	
  manera	
  abstracta	
  relacionado	
  con	
  la	
  idea	
  de	
  

cuerpo	
  que	
  se	
  moviliza	
  en	
  lo	
  cotidiano.	
  Esta	
  idea	
  de	
  cuerpo	
  en	
  el	
  espacio	
  sólo	
  	
  

tiene	
   que	
   ver	
   con	
   la	
   experiencia	
   corporal,	
   debido	
   a	
   que	
   la	
   relación	
   con	
   el	
  

espacio	
  esta	
  mediada	
  por	
  el	
  propio	
  cuerpo.	
  Esto	
  implica	
  poner	
  atención	
  a	
  lo	
  

participativo	
   en	
   una	
   etnografía,	
   cómo	
   la	
   práctica	
   es	
   una	
   dimensión	
   para	
   el	
  

análisis.	
   Por	
   ello,	
   me	
   interesa	
   indagar	
   en	
   la	
   experiencia	
   sensible	
   desde	
   lo	
  

performático,	
  como	
  organización	
  de	
  la	
  investigación	
  sensible,	
  por	
  ejemplo,	
  en	
  

lo	
  coreográfico	
  es	
  posible	
  establecer	
  una	
   investigación	
  que	
  permita	
  generar	
  

datos	
   de	
   experiencias	
   sensibles	
   y	
   subjetivas.	
   Esta	
   práctica	
   investigativa	
  

entrega	
   resultados	
   exploratorios,	
   lo	
   que	
   otorga	
   la	
   posibilidad	
   de	
   describir	
  

prácticas	
  dancísticas	
  en	
  su	
  dimensión	
  cultural,	
  estética	
  y	
  corporal.	
  	
  

	
  

Para	
  Maurice	
  Merleau-­‐Ponty	
  el	
  movimiento	
  crea	
  espacialidad,	
  entonces	
  es	
  la	
  

experiencia	
  del	
  movimiento	
  y	
  la	
  experiencia	
  del	
  cuerpo	
  en	
  el	
  espacio	
  lo	
  que	
  

busco	
  describir	
  a	
  través	
  de	
  la	
  representación	
  abstracta	
  del	
  cuerpo,	
  como	
  un	
  

ejercicio	
  de	
  repetición	
  donde	
  la	
  presencia	
  del	
  cuerpo	
  en	
  el	
  espacio	
  se	
  asume	
  

como	
   un	
   ejercicio	
   consciente.	
   La	
   primicia	
   de	
   los	
   fenomenólogos	
   es	
   que	
   el	
  

movimiento	
  crea	
  espacio	
  habitado,	
  vivido,	
  es	
  con	
  este	
  análisis	
  existencial	
  que	
  

la	
  conciencia	
  ya	
  no	
  es	
  sólo	
  representación	
  sino	
  una	
  proyección	
  en	
  el	
  mundo.	
  



La	
  noción	
  de	
  corporalidad	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  110	
  
	
  
	
  
	
  
La	
   conciencia	
   se	
   proyecta	
   hacia	
   el	
   mundo	
   en	
   un	
   hecho,	
   lo	
   que	
   habla	
   del	
  

hábito,	
  apareciendo	
  lo	
  cultural.	
  La	
  conciencia	
  no	
  es	
  un	
  “yo	
  pienso”	
  sino	
  un	
  “yo	
  

cuerpo”,	
  en	
  el	
  sentido	
  de	
  lo	
  que	
  puedo	
  hacer.	
  Mi	
  cuerpo	
  y	
  lo	
  que	
  puede	
  hacer	
  

en	
  el	
  espacio,	
  mi	
  cuerpo	
  habita	
  en	
  el	
  espacio,	
  no	
  está	
  dentro	
  del	
  espacio.	
  El	
  

movimiento	
   crea	
   pensamiento	
   y	
   esto	
   produce	
   la	
   técnica,	
   los	
   hábitos,	
   el	
  

espacio	
  cultural.	
  	
  

	
  

Desde	
   la	
   antropología	
   el	
   análisis	
   de	
   la	
   danza	
   y	
   principalmente	
   del	
  

movimiento	
   se	
  ha	
  desarrollado	
   con	
   el	
   fin	
  de	
   relacionar	
   la	
   acción	
  dancística	
  

con	
   el	
   medio	
   cultural,	
   social	
   e	
   histórico	
   de	
   un	
   grupo	
   determinado.	
   Esta	
  

tradición	
  etnográfica	
  de	
  análisis	
  se	
  consolida	
  como	
  investigación	
  a	
  comienzos	
  

del	
   siglo	
   XX,	
   periodo	
   durante	
   el	
   cual	
   se	
   realizan	
   estadías	
   etnográficas	
   en	
  

lugares	
  donde	
  habitan	
  sociedades	
   indígenas	
  y	
  donde	
   la	
  danza	
  se	
  estudia	
  en	
  

función	
  de	
  ser	
  caracterizada	
  como	
  una	
  actividad	
  cultural	
  que	
  está	
  ligada	
  a	
  la	
  

ritualidad,	
  en	
  específico	
  a	
   los	
  mitos	
  de	
  creación,	
   lo	
  que	
  permite	
   reconstruir	
  

parte	
  de	
  la	
  historia	
  del	
  grupo.	
  La	
  actividad	
  dancística	
  posee	
  una	
  característica	
  

constitutiva,	
   es	
   decir:	
   “Su	
   hacer	
   es	
   pura	
   vivencia	
   y	
   expresión	
   de	
   estados	
  

psicofísicos	
   del	
   cuerpo	
   en	
   movimiento,	
   donde	
   se	
   tejen	
   relaciones	
   del	
  

individuo	
  consigo	
  mismo,	
  con	
  la	
  comunidad	
  y	
  con	
  la	
  naturaleza.”157	
  	
  	
  

	
  

Es	
  posible	
   identificar,	
   entre	
  otras	
   investigaciones,	
   las	
   realizadas	
  por	
  Marcel	
  

Mauss158,	
   Gregory	
   Bateson159,	
   Edward	
   T.	
   Hall160,	
   Ray	
   Birdwhistell161	
  y	
   Alan	
  

Lomax162,	
   las	
   cuales	
   desde	
   el	
   punto	
   de	
   vista	
   etnográfico	
   constituyen	
   una	
  

herramienta	
   de	
   análisis.	
   Estos	
   autores	
   ponen	
   énfasis	
   en	
   la	
   comunicación	
  

humana	
  la	
  que	
  necesita	
  y	
  utiliza	
  todos	
  los	
  sentidos.	
  A	
  través	
  de	
  sus	
  pautas	
  de	
  

observación	
   fueron	
   identificando	
   gestos,	
   movimientos	
   y	
   patrones	
   de	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
157	
  CAMPOS,	
   Luis,	
   JIMÉNEZ,	
   Rosa,	
  MILLAR,	
   Juana,	
   et.	
   al.,	
  Cuyacas,	
  Música,	
  danza	
  y	
   cultura	
  en	
  
una	
  sociedad	
  religiosa	
  en	
  la	
  fiesta	
  de	
  La	
  Tirana,	
  UAHC,	
  Santiago	
  de	
  Chile,	
  2009,	
  p.	
  61.	
  	
  	
  	
  
158	
  Cf.	
  MAUSS,	
  Marcel,	
  “Les	
  Techniques	
  du	
  corps”,	
  Sociologie	
  et	
  anthropologie,	
  PUF,	
  Paris,	
  1936.	
  
159	
  Cf.	
   BATESON,	
   Gregory,	
   Steps	
   to	
   an	
   Ecology	
   of	
   Mind:	
   Collected	
   Essays	
   in	
   Anthropology,	
  
Psychiatry,	
  Evolution,	
  and	
  Epistemology,	
  University	
  of	
  Chicago	
  Press,	
  Chicago	
  1972.	
  
160	
  Cf.	
  HALL,	
  Edouard	
  T.,	
  Beyond	
  Culture,	
  Doubleday,	
  New	
  York,	
  1976.	
  
161	
  Cf.	
  BIRDWHISTELL,	
  Ray,	
   Introduction	
  to	
  Kinesics,	
  University	
  of	
  Kentucky	
  Press,	
   Louisville,	
  
1952.	
  
162	
  Cf.	
  LOMAX,	
  Alan,	
  “Folk	
  Song	
  Style”,	
  	
  American	
  Anthropologist,	
  n°	
  61,	
  1959.	
  
	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  111	
  
	
  
	
  

	
  

movimientos	
   para	
   cada	
   cultura	
   estudiada.	
   El	
   trabajo	
   de	
   este	
   grupo	
   de	
  

investigadores	
   comienza	
   con	
   el	
   desarrollo	
   de	
   la	
   antropología	
   del	
   cuerpo	
  

debido	
  a	
  que	
  establecen	
  un	
  amplio	
  registro	
  cultural	
  en	
  relación	
  a	
  los	
  patrones	
  

de	
  movimiento,	
   con	
   ello	
   es	
   posible	
   identificar	
   herramientas	
  metodológicas	
  

que	
   potencian	
   un	
   análisis	
   corporal	
   de	
   las	
   culturas.	
   En	
   el	
   caso	
   de	
   la	
  

investigación	
   etnográfica,	
   el	
   estudio	
   de	
   la	
   danza	
   apunta	
   a	
   conocer	
   ambos	
  

sentidos:	
  Por	
  una	
  parte,	
  el	
  significado	
  del	
  mensaje	
  de	
  la	
  danza	
  permite	
  ver	
  las	
  

características	
  de	
   la	
  vida	
  cotidiana,	
  como	
   las	
  descripciones	
  que	
  realiza	
  Alan	
  

Lomax163	
  de	
   los	
  esquemas	
  de	
   caza,	
  pero	
  además	
  es	
  posible	
   contribuir	
   en	
   la	
  

reflexión	
   cuando	
   se	
   piensa	
   en	
   la	
   elección	
   del	
   código,	
   es	
   decir	
   por	
   qué	
   la	
  

danza.	
   Se	
   cree	
  que	
   los	
  patrones	
  de	
  movimientos	
  han	
  sido	
  entendidos	
   como	
  

elementos	
   socializadores	
   de	
   la	
   cultura,	
   técnica	
   con	
   que	
   permiten	
   la	
  

continuidad	
   en	
   el	
   tiempo	
  de	
   las	
   prácticas	
   y	
   costumbres.	
   En	
   este	
   sentido	
   se	
  

explican	
  las	
  manifestaciones	
  artísticas	
  al	
  interior	
  de	
  la	
  cultura,	
  es	
  decir	
  el	
  arte	
  

es	
  posible	
  comprenderlo	
  en	
  función	
  de	
  la	
  cultura	
  y	
  a	
  través	
  de	
  ella.	
  	
  

	
  

Para	
  Bateson	
  lo	
  importante	
  tiene	
  que	
  ver	
  con	
  el	
  significado	
  del	
  código	
  elegido	
  

para	
   expresar	
   un	
   mensaje,	
   más	
   que	
   el	
   significado	
   del	
   mensaje	
   codificado,	
  

debido	
  a	
  que	
  entrega	
  la	
  información	
  cultural	
  y	
  psíquica	
  que	
  hay	
  en	
  el	
  objeto	
  

de	
   arte.	
   ¿Qué	
   elementos	
   son	
   “propiedad	
   psíquica”	
   del	
   artista	
   y	
   cuales	
   son	
  

culturales?	
  Estos	
  son	
  algunos	
  de	
  los	
  elementos	
  posibles	
  de	
  describir	
  cuando	
  

se	
  analiza	
  el	
  proceso	
  de	
  formación	
  de	
  un	
  bailarín.	
  

	
  

En	
  la	
  actualidad	
  coexisten	
  paradigmas	
  respecto	
  a	
  la	
  noción	
  de	
  corporalidad,	
  

por	
  una	
  parte	
  se	
  ha	
  dejado	
  de	
  ver	
  el	
  cuerpo	
  sólo	
  como	
  un	
  medio	
  de	
  expresión	
  

para	
   el	
   desarrollo	
   artístico	
   de	
   la	
   danza,	
   se	
   busca	
   anular	
   la	
  mirada	
   dualista	
  

cartesiana	
  hegemónica	
  de	
   la	
  modernidad,	
  que	
  plantea	
  una	
  separación	
  entre	
  

la	
  carne	
  (cuerpo	
  físico)	
  y	
  la	
  mente.	
  Por	
  otra	
  parte	
  el	
  cuerpo	
  se	
  concibe	
  desde	
  

una	
   mirada	
   más	
   holística	
   lo	
   que	
   repercute	
   en	
   el	
   cómo	
   los	
   bailarines	
   y	
  

coreógrafos	
   se	
   expresan	
   a	
   través	
   del	
   movimiento	
   tomando	
   como	
   base	
   las	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
163	
  Etnomusicólogo	
  que	
  realizo	
  una	
  extensa	
  documentación	
  relativa	
  a	
  la	
  música	
  y	
  la	
  danza	
  en	
  
sociedades	
  primitivas.	
  



La	
  noción	
  de	
  corporalidad	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  112	
  
	
  
	
  
	
  
posibilidades	
  estilísticas	
  y	
  de	
  lenguaje	
  que	
  entrega	
  el	
  atender	
  a	
  la	
  conciencia	
  

corporal.	
  	
  

	
  

La	
  concepción	
  del	
  cuerpo	
  y	
  de	
  la	
  corporalidad	
  es	
  uno	
  de	
  los	
  ejes	
  que	
  guían	
  o	
  

promueven	
  el	
  desarrollo	
  de	
  los	
  lenguajes	
  que	
  son	
  posibles	
  de	
  identificar	
  en	
  la	
  

historia	
  de	
  la	
  danza.	
  Vemos	
  como	
  la	
  creación	
  en	
  esta	
  disciplina	
  está	
  centrada	
  

mucho	
  más	
  en	
  las	
  vivencias	
  corporales	
  de	
  los	
  bailarines,	
  por	
  lo	
  que	
  se	
  pone	
  

énfasis	
  en	
  las	
  experiencias,	
  sensaciones,	
  percepciones	
  que	
  se	
  experimentan	
  al	
  

usar	
  el	
  cuerpo	
  como	
  medio	
  de	
  creación	
  artística.	
  Estas	
  nociones	
  generan	
  un	
  

discurso	
   y	
   una	
   práctica	
   de	
   creación	
   que	
   los	
   caracteriza	
   como	
   bailarines	
  

contemporáneos.	
   Hoy,	
   los	
   actores	
   sociales	
   de	
   la	
   danza	
   encuentran	
   una	
  

motivación	
  creativa	
  en	
   la	
   fenomenología	
  del	
  cuerpo	
  contemporáneo,	
  ya	
  que	
  

son	
  ellos	
  los	
  creadores	
  de	
  discursos	
  y	
  de	
  representaciones	
  de	
  la	
  realidad.	
  	
  

	
  

Los	
  bailarines,	
  como	
  unidad	
  de	
  creación,	
  conforman	
  la	
  comunidad	
  de	
  artistas	
  

en	
  el	
  sentido	
  en	
  que	
  comparten	
  rasgos	
  debido	
  a	
  su	
  formación	
  artística	
  y	
  a	
  que	
  

contribuyen	
   al	
   desarrollo	
   de	
   su	
   disciplina.	
   Reflexionar	
   acerca	
   del	
   cuerpo,	
  

desde	
  el	
  pensar	
  que	
  surge	
  de	
  los	
  bailarines	
  permite	
  conocer	
  el	
  entendimiento	
  

de	
   su	
   cuerpo	
   en	
   relación	
   al	
   aprendizaje	
   de	
   técnicas	
   de	
   la	
   danza,	
   como	
   un	
  

lenguaje	
   –corporal	
   y	
   simbólico–	
   que	
   pertenece	
   a	
   la	
   disciplina.	
   Así	
   mismo	
  

surgen	
  investigaciones	
  desde	
  otras	
  disciplinas,	
  como	
  la	
  que	
  he	
  desarrollado,	
  

que	
  buscan	
  contribuir	
  sistemáticamente	
  el	
  desarrollo	
  histórico	
  de	
  la	
  danza	
  en	
  

el	
  país,	
  con	
  el	
  fin	
  de	
  identificar	
  las	
  implicancias	
  culturales	
  que	
  tiene	
  el	
  devenir	
  

de	
  esta	
  práctica.	
  

	
  

En	
   relación	
   al	
   lenguaje	
  de	
   la	
   danza	
   en	
  Chile,	
   es	
   preciso	
   identificar	
   diversos	
  

legados	
   históricos	
   que	
   contribuyen	
   a	
   la	
   creación	
   de	
   un	
   lenguaje	
   artístico	
  

corporal,	
   lo	
   que	
   indica	
   una	
   especificidad	
   cultural	
   propia.	
   Estos	
   lenguajes	
  

comienzan	
  a	
  ser	
  desarrollados	
  profesionalmente	
  con	
  la	
  llegada	
  de	
  bailarines	
  

extranjeros	
  provenientes	
  del	
  ballet	
  de	
  Kurt	
  Jooss,	
  quien	
  visita	
  Chile	
  en	
  el	
  año	
  

1940.	
  Este	
  hecho	
  histórico	
  marca	
  el	
  desarrollo	
  de	
  la	
  danza	
  en	
  el	
  país	
  puesto	
  

que	
  es	
  uno	
  de	
  los	
  primeros	
  antecedentes	
  occidentales	
  posibles	
  de	
  identificar.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  113	
  
	
  
	
  

	
  

Plantear	
  que	
  existe	
  una	
  relación	
  entre	
  la	
  noción	
  de	
  corporalidad	
  y	
  el	
  lenguaje	
  

artístico	
  implica	
  relacionar	
  estos	
  hitos	
  que	
  unen	
  la	
  tradición	
  alemana	
  con	
  el	
  

devenir	
  que	
  ha	
  tenido	
  la	
  danza	
  en	
  Chile,	
  manteniéndose	
  esta	
  tradición	
  como	
  

una	
  escuela	
   importante,	
  dentro	
  del	
  abanico	
  de	
  escuelas	
  de	
  danza	
  existentes	
  

hoy	
   en	
   día.	
   En	
   el	
   caso	
   del	
   surgimiento	
   de	
   la	
   danza	
   moderna	
   en	
   Estados	
  

Unidos,	
   con	
   la	
   figura	
   de	
   Isadora	
   Duncan,	
   es	
   posible	
   realizar	
   una	
  

interpretación	
   que	
   relaciona	
   su	
   lenguaje	
   artístico	
   con	
   la	
   necesidad	
   de	
  

retomar	
  al	
   cuerpo	
  dentro	
  de	
  este	
  arte	
  y	
  por	
  ende	
  en	
   la	
   sociedad.	
  El	
   cuerpo	
  

que	
  había	
  sido	
  cubierto	
  y	
  olvidado	
  retoma	
  importancia	
  interpretativa	
  y	
  busca	
  

su	
   incorporación	
   a	
   la	
   sociedad	
   por	
  medio	
   de	
   la	
   “desnudez”,	
   una	
   desnudez	
  

ideológica	
  en	
  tanto	
  se	
  incorporan	
  los	
  pies	
  descalzos,	
  una	
  vestimenta	
  ligera	
  y	
  

movimientos	
   que	
   aluden	
   a	
   la	
   expresividad	
   libre,	
   sin	
   la	
   necesidad	
   de	
  

metamorfosear	
  el	
  cuerpo	
  para	
  llegar	
  a	
  la	
  interpretación.	
  	
  

	
  

Es	
  posible	
  afirmar	
  que	
  al	
  interior	
  de	
  la	
  disciplina	
  existen	
  nociones	
  relativas	
  al	
  

papel	
   que	
   juega	
   el	
   cuerpo	
   en	
   la	
   sociedad,	
   el	
   entendimiento	
   del	
   lenguaje	
  

corporal	
  utilizado	
  por	
   los	
  bailarines	
  es	
  parte	
  también	
  de	
   la	
  comprensión	
  de	
  

este	
  arte,	
  puesto	
  que	
  el	
  lenguaje	
  utilizado	
  tiene	
  una	
  intención	
  estética	
  y	
  otra	
  

comunicativa.	
   A	
   partir	
   de	
   esto	
   es	
   importante	
   conocer	
   cuál	
   es	
   la	
   noción	
   de	
  

cuerpo	
  que	
  manejan	
  quienes	
  pertenecen	
  al	
  ámbito	
  artístico,	
  ya	
  que	
  son	
  ellos	
  

los	
   creadores	
   de	
   discursos	
   y	
   de	
   representaciones	
   de	
   la	
   realidad	
   que	
   nos	
  

sostiene.	
  Los	
  bailarines,	
  como	
  unidad	
  de	
  creación,	
  conforman	
  una	
  comunidad	
  

de	
   artistas	
   en	
   el	
   sentido	
   en	
   que	
   comparten	
   rasgos	
   debido	
   a	
   su	
   formación	
  

artística	
   y	
   a	
   que	
   contribuyen	
   al	
   desarrollo	
   de	
   su	
   disciplina.	
   Se	
   parte	
   del	
  

supuesto	
  de	
  que	
  el	
  empoderamiento	
  del	
  lenguaje	
  corporal	
  permite	
  enfatizar	
  

en	
   el	
   movimiento	
   como	
   expresión	
   artística.	
   Los	
   movimientos	
   pueden	
   ser	
  

caracterizados	
   y	
   con	
   ello	
   agrupados	
   en	
   relación	
   a	
   las	
   diferentes	
   técnicas	
  

corporales	
   específicas,	
   desarrolladas	
   y	
   estructuradas	
   para	
   configurar	
   un	
  

lenguaje	
   susceptible	
   de	
   ser	
   entendido	
   y	
   transmitido	
   como	
   propio	
   de	
   una	
  

expresión	
  artística.	
  En	
   la	
  medida	
  que	
  el	
  bailarín	
  se	
  hace	
  cargo	
  de	
  su	
  cuerpo	
  

por	
   medio	
   de	
   las	
   técnicas	
   corporales	
   y	
   de	
   la	
   conciencia	
   corporal,	
   puede	
  

expresar	
   a	
   través	
   de	
   él	
   percepciones,	
   vivencias,	
   sentimientos	
   y	
  



La	
  noción	
  de	
  corporalidad	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  114	
  
	
  
	
  
	
  
acontecimientos	
   de	
   la	
   realidad	
   en	
   que	
   vive.	
   El	
   adiestramiento	
   permite	
  

comunicar	
  la	
  emocionalidad	
  a	
  través	
  de	
  los	
  signos	
  pertenecientes	
  al	
  lenguaje	
  

corporal	
  de	
   la	
  danza	
  y	
  en	
   la	
  medida	
  que	
  se	
  maneja	
  una	
   técnica	
   corporal	
   se	
  

abren	
   las	
   posibilidades	
   de	
   comunicación	
   entre	
   el	
   bailarín,	
   el	
   público	
   y	
   el	
  

coreógrafo.	
   De	
   esta	
   forma	
   se	
   puede	
   dar	
   cabida	
   a	
   la	
   expresión	
   artística	
   del	
  

bailarín,	
   al	
  desarrollo	
  de	
   su	
  arte	
  y	
   su	
  aporte	
  a	
   la	
   sociedad	
  en	
  que	
  vive	
  y	
   se	
  

desenvuelve.	
  

	
  

En	
   el	
   plano	
   de	
   la	
   cultura	
   afectiva,	
   como	
   una	
   esfera	
   de	
   la	
   sociedad	
   que	
   el	
  

sujeto	
  aprehende	
  mediante	
  la	
  sociabilización	
  y	
  que	
  le	
  entrega	
  un	
  modelo	
  de	
  

entendimiento	
  intersubjetivo	
  que	
  está	
  a	
  disposición	
  de	
  los	
  individuos	
  -­‐y	
  que	
  

puede	
   ser	
   aprehendido	
   y	
  modificado	
   por	
   los	
   sujetos-­‐	
   entendemos	
   que	
   una	
  

característica	
  propia	
  de	
  la	
  cultura	
  es	
  la	
  vitalidad,	
  de	
  allí	
  que	
  se	
  hace	
  necesario	
  

mantener	
   la	
  dinámica	
  y	
  para	
   ello	
   es	
  preciso	
  que	
   los	
   sujetos	
   la	
   intervengan.	
  

Cuando	
  una	
  emoción	
  se	
  traduce	
  al	
  plano	
  del	
  lenguaje	
  se	
  liga	
  inmediatamente	
  

a	
   los	
  significados	
  culturales	
  a	
   los	
  que	
  ese	
  concepto	
  hace	
  alusión.	
  Aún	
  así	
  no	
  

siempre	
   una	
   misma	
   emoción	
   está	
   ligada	
   a	
   un	
   mismo	
   concepto,	
   se	
   hace	
  

presente	
  el	
   carácter	
  variable	
  de	
   la	
  emoción,	
  mediado	
  principalmente	
  por	
   la	
  

experiencia	
  que	
  le	
  entrega	
  su	
  cualidad	
  específica.	
  En	
  este	
  ejercicio	
  cultural,	
  el	
  

de	
  traducir	
   las	
  emociones,	
  se	
  potencia	
   la	
  dinámica	
  puesto	
  que	
  se	
  genera	
  un	
  

constante	
   movimiento	
   a	
   través	
   del	
   universo	
   simbólico.	
   Dado	
   que	
   el	
  

pensamiento	
  no	
  es	
  estático,	
  el	
  ejercicio	
  de	
  re-­‐significar	
  los	
  significantes	
  y	
  con	
  

ello	
   los	
   significados	
  permite	
  que	
   se	
   entienda	
   la	
   idea	
  de	
  movimiento	
  puesto	
  

que	
   la	
   emoción	
   produce	
   la	
   movilización	
   de	
   la	
   psiquis	
   y,	
   en	
   su	
   dimensión	
  

macro,	
  la	
  categorización	
  de	
  la	
  emoción	
  moviliza	
  la	
  estructura	
  social.	
  	
  

	
  

La	
   emoción	
   mueve	
   al	
   cuerpo,	
   la	
   frontera	
   porosa	
   que	
   mueve	
   al	
   individuo	
  

busca	
  dar	
  cuenta	
  de	
  la	
  carne,	
  como	
  espesura	
  que	
  cubre	
  al	
  individuo.	
  La	
  carne	
  

como	
  materia	
  dispuesta	
  a	
  la	
  experiencia	
  hace	
  las	
  veces	
  de	
  motor,	
  de	
   locus	
  y	
  

es	
  este	
  motor	
  el	
  que	
  está	
  siendo	
  puesto	
  en	
  cuestión	
  en	
  las	
  relaciones	
  sociales	
  

hyper-­‐tecnologizadas.	
   El	
   sujeto-­‐actor	
   se	
   constituye	
   como	
   un	
  modelador	
   de	
  

signos.	
  La	
  Danza	
  tiene	
  como	
   locus	
  el	
  movimiento,	
  que	
  contiene	
  la	
  movilidad	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  115	
  
	
  
	
  

	
  

de	
  la	
  psiquis,	
  las	
  emociones,	
  la	
  ruptura	
  del	
  tiempo	
  y	
  el	
  espacio	
  por	
  el	
  cuerpo,	
  

entre	
  otras	
  cosas.	
  	
  

	
  

Específicamente	
   los	
   estudios	
   etnográficos	
   han	
   podido	
   comprender	
   que	
   la	
  

danza	
  representa	
  los	
  hechos	
  de	
  la	
  vida	
  cotidiana,	
  movimientos	
  cotidianos	
  que	
  

son	
   estéticamente	
   intervenidos.	
   La	
   emoción	
   estética,	
   como	
   un	
   lenguaje	
   al	
  

interior	
   de	
   la	
   cultura	
   y	
   a	
   su	
   vez	
   múltiple	
   dentro	
   de	
   ella,	
   donde	
   coexisten	
  

distintos	
   tipos	
  de	
  emociones	
   ligadas	
  a	
   los	
  distintos	
  grupos	
  y	
  subgrupos	
  que	
  

comparten	
  una	
  cultura.	
  Siendo	
  parte	
  de	
  un	
  contexto	
  donde	
  compartimos	
  los	
  

mismos	
  códigos,	
  todos	
  podríamos	
  entender	
  nuestros	
  movimientos.	
  En	
  el	
  caso	
  

de	
  la	
  danza	
  las	
  emociones	
  que	
  motivan	
  a	
  los	
  bailarines	
  podrían	
  ser	
  captadas	
  

por	
   los	
  espectadores	
  de	
  una	
  cultura	
   si	
   existiera	
  un	
  común	
  conocimiento	
  en	
  

torno	
   a	
   los	
   signos	
  disponibles.	
   Pero	
  no	
   siempre	
   estamos	
   en	
   sintonía	
   con	
   la	
  

emoción	
  estética,	
  ya	
  que	
  el	
  arte	
  busca	
  sorprender,	
   lograr	
  una	
  ruptura	
  en	
   la	
  

puesta	
  en	
  escena.	
  	
  

	
  

Es	
  difícil	
  analizar	
  la	
  danza	
  sin	
  normalizarla;	
  lo	
  mismo	
  con	
  el	
  arte.	
  Incluso	
  en	
  

el	
  ámbito	
  de	
   la	
   interpretación	
  si	
  presenciáramos	
  una	
  “obra”	
  de	
  otra	
  cultura	
  

no	
  veríamos	
   lo	
  que	
   los	
   integrantes	
  de	
  esa	
  otra	
   cultura	
  ven	
   con	
   sus	
  propios	
  

códigos,	
   caemos	
   en	
   la	
   interpretación,	
   el	
   cómo	
   vemos	
   las	
   cosas	
   al	
   no	
  

conocerlas,	
   y	
   aunque	
   conozcamos	
   los	
   signos,	
   hace	
   que	
   existan	
   diferentes	
  

interpretaciones.	
  La	
  emoción	
  estética	
  es	
  múltiple	
  y	
  se	
  expresa	
  en	
  el	
  hecho	
  de	
  

que	
   nunca	
   vemos	
   lo	
   mismo	
   de	
   un	
   mismo	
   espectáculo,	
   no	
   estamos	
   en	
   el	
  

mismo	
  estado	
  espiritual	
  y	
  no	
  estaremos	
  en	
  la	
  misma	
  afectividad.	
  	
  

	
  

Esto	
  sucede	
  especialmente	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  donde	
  se	
  busca	
  que	
  el	
  

público	
   participe	
   como	
   creador	
   adjunto	
   de	
   la	
   obra,	
   al	
   interpretarla.	
   En	
   la	
  

danza	
  clásica	
  el	
  discurso	
  narrativo	
  ofrecido,	
  busca	
   tener	
  una	
   interpretación	
  

universal.	
   El	
   cuerpo	
   como	
   la	
   representación	
   de	
   imaginarios	
   sociales,	
  

posibilita	
  que	
  los	
  individuos	
  se	
  expresen	
  mediante	
  el	
  desarrollo	
  de	
  distintos	
  

tipos	
  de	
  movimientos,	
  que	
  pueden	
  encontrarse	
  en	
  los	
  estudios	
  coreométricos	
  



La	
  noción	
  de	
  corporalidad	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  116	
  
	
  
	
  
	
  
donde	
  se	
  plantea	
  que	
  el	
  cuerpo	
  se	
  inviste	
  a	
  través	
  del	
  movimiento	
  para	
  tener	
  

reconocimiento	
  social	
  en	
  los	
  contextos	
  rituales.	
  	
  

	
  

	
  

Una	
  comunidad	
  de	
  nociones	
  	
  

	
  

Todo	
   estudio	
   desarrollado	
   se	
   debe	
   centrar	
   en	
   la	
   actividad,	
   en	
   un	
  

tiempo	
  de	
  actividad,	
  donde	
  la	
  importancia	
  está	
  en	
  el	
  hacer,	
  en	
  ese	
  sentido	
  lo	
  

que	
   importa	
   también	
   son	
   las	
   formas	
   de	
   significación	
   que	
   tienen	
   las	
  

actividades.	
  Hoy	
  en	
  día	
  es	
  posible	
  encontrar	
  diversos	
  estilos	
  de	
  danza	
  en	
  los	
  

cuales	
   la	
   actividad,	
   el	
   movimiento,	
   posee	
   características	
   muy	
   peculiares	
   y	
  

diversas.	
   La	
   escena	
   donde	
   se	
   realiza	
   la	
   actividad,	
   y	
   el	
   intérprete,	
   poseen	
  

características	
   particulares	
   que	
   versan	
   acerca	
   del	
   acontecer	
   dancístico.	
   El	
  

arte	
   en	
   la	
   sociedad	
  postmoderna	
  permite	
   representar	
   y	
   transgredir	
   de	
   una	
  

manera	
  estética	
  la	
  realidad	
  percibida.	
  	
  

	
  

Mi	
   trabajo	
   etnográfico	
   comienza	
   el	
   año	
   2009	
   con	
   la	
   recopilación	
   de	
  

información	
   referida	
   a	
   las	
   instituciones	
   que	
   imparten	
   la	
   carrera	
   de	
   danza,	
  

para	
  luego,	
  durante	
  el	
  año	
  2010,	
  enfocarme	
  principalmente	
  en	
  la	
  observación	
  

antropológica	
   en	
   dos	
   escuelas,	
   poniendo	
   énfasis	
   en	
   los	
   procesos	
   de	
  

adquisición	
   de	
   los	
   lenguajes	
   dancísticos	
   y	
   la	
   relación	
   con	
   el	
   trabajo	
   de	
  

conciencia	
  corporal.	
  Es	
  principalmente	
  esta	
  arista	
  de	
   la	
   formación	
   la	
  que	
  es	
  

posible	
   de	
   relacionar	
   con	
   el	
   campo	
   de	
   la	
   antropología	
   puesto	
   que	
   la	
  

corporalidad	
   humana	
   se	
   concibe	
   como	
   una	
   construcción	
   cultural,	
   la	
   que	
  

representa	
  el	
  imaginario	
  y	
  el	
  orden	
  social.	
  Es	
  por	
  ello	
  que	
  en	
  el	
  presente	
  texto	
  

he	
   intentado	
   construir	
   una	
   reflexión	
   acerca	
   de	
   la	
   idea	
   de	
   cuerpo	
  mediante	
  	
  

una	
  identificación	
  de	
  las	
  maneras	
  en	
  que	
  el	
  cuerpo	
  es	
  adiestrado,	
  preparado,	
  

para	
  el	
  manejo	
  del	
  lenguaje	
  de	
  la	
  danza	
  y	
  con	
  ello	
  se	
  comienzan	
  a	
  reconocer	
  

las	
  razones	
  y	
  motivaciones	
  del	
  por	
  qué	
  estudiar	
  danza.	
  	
  	
  

	
  

Todo	
   esto	
   por	
   medio	
   de	
   un	
   trabajo	
   de	
   campo	
   que	
   permite	
   describir	
   qué	
  

piensan	
   los	
   estudiantes	
   de	
   danza	
   y	
   bailarines	
   profesionales	
   de	
   su	
   proceso	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  117	
  
	
  
	
  

	
  

formativo	
  y	
  con	
  ello	
  comprender	
  cuál	
  es	
   la	
   relación	
  entre	
  el	
  aprendizaje	
  de	
  

habilidades	
   técnicas	
   con	
   el	
   desarrollo	
   del	
   lenguaje	
   artístico.	
   Las	
   cualidades	
  

corporales	
  que	
  desarrolla	
  cada	
  estilo	
  de	
  danza	
  son	
  posibles	
  de	
  contextualizar	
  

en	
  procesos	
  culturales	
  que	
  se	
  reflejan	
  en	
   la	
  composición	
  y	
  consolidación	
  de	
  

esos	
  estilos.	
  Vemos	
  como	
  se	
  identifican	
  relaciones	
  entre	
  estilos	
  de	
  danza	
  y	
  las	
  

diversas	
  nociones	
  de	
  corporalidad	
  que	
  existen.	
  En	
  este	
  sentido	
   la	
  noción	
  de	
  

escuela,	
  como	
  paradigma,	
  no	
  resulta	
  apropiada.	
  Por	
  ello	
  utilizo	
   la	
  noción	
  de	
  

comunidad	
  de	
  artistas	
  de	
  la	
  danza	
  que	
  permite	
  enunciar	
  de	
  mejor	
  manera	
  la	
  

importancia	
  de	
  las	
  técnicas	
  corporales	
  para	
  las	
  posibilidades	
  interpretativas	
  

desde	
   el	
  manejo	
   del	
   lenguaje	
   corporal,	
   la	
   una	
   instrucción-­‐conocimiento.	
   El	
  

concepto	
  de	
  comunidad	
  facilita	
  el	
  análisis	
  de	
  la	
  información	
  recabada	
  debido	
  

a	
  que	
  se	
  utiliza	
  el	
  método	
  inductivo	
  para	
  generar	
  conocimiento,	
  por	
  medio	
  de	
  

los	
   discursos	
   particulares	
   en	
   los	
   cuales	
   se	
   construye	
   la	
   realidad	
   social,	
   con	
  

una	
   idea	
   de	
   grupo	
   detrás,	
   una	
   re-­‐significación	
   identitaria	
   en	
   torno	
   a	
   la	
  

adscripción	
  a	
  la	
  comunidad	
  de	
  la	
  danza.	
  	
  

	
  

Resulta	
  más	
   atingente	
   a	
   la	
   disciplina	
   antropológica	
   situar	
   los	
   enunciados	
   a	
  

tratar	
   desde	
   la	
   perspectiva	
   de	
   los	
   procesos	
   que	
   llevan	
   a	
   cabo	
   las	
   personas	
  

vinculadas	
   y	
   participes	
   del	
   mundo	
   de	
   la	
   danza	
   ya	
   que	
   ellos	
   se	
   construyen	
  

desde	
   su	
   situación	
  y	
   significación	
   como	
   sujetos,	
   para	
   luego	
   ser	
  parte	
  de	
  un	
  

colectivo,	
  mediante	
  la	
  construcción	
  de	
  su	
  lugar	
  en	
  la	
  sociedad	
  por	
  medio	
  del	
  

arte.	
  Desde	
  una	
  perspectiva	
  de	
   adscripción	
   a	
   una	
   identidad,	
   se	
   establece	
   el	
  

punto	
  objetivo	
  para	
  situarse	
  en	
  el	
  mundo,	
  persona,	
  profesional	
  y	
  especialista.	
  

El	
   uso	
   de	
   lenguajes	
   comunes,	
   creación	
   conceptual	
   y	
   de	
   acciones	
   involucra	
  

más	
  y	
  potentes	
  actores	
  desde	
   la	
  noción	
  de	
  comunidad,	
   la	
  que	
  se	
   imbuye	
  de	
  

los	
   estilos	
   de	
   danza	
   para	
   su	
   creación,	
   representación	
   y	
   presentación.	
   El	
  

movimiento	
   dancístico,	
   puede	
   constituirse	
   en	
   el	
   punto	
   de	
   partida	
   para	
   el	
  

análisis	
   de	
   la	
   corporalidad,	
   debido	
   a	
   que	
   se	
   concibe	
   también	
   como	
   las	
  

prácticas,	
   las	
  acciones	
  en	
  el	
  terreno	
  de	
  lo	
  social,	
  que	
  pueden	
  ser	
  entendidas	
  

en	
   función	
   de	
   una	
   acción	
   que	
   genera	
   pensamiento.	
   La	
   acción	
   corporal,	
   los	
  

movimientos	
   estilizados	
   y	
   los	
   patrones	
   de	
  movimiento	
   de	
   la	
   vida	
   cotidiana	
  



La	
  noción	
  de	
  corporalidad	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  118	
  
	
  
	
  
	
  
generan	
  un	
  tipo	
  de	
  conocimiento	
  respecto	
  a	
  la	
  materialidad	
  de	
  la	
  experiencia	
  

cotidiana.	
  	
  

	
  

El	
   planteamiento	
   de	
   Marcel	
   Mauss	
   describe	
   al	
   cuerpo	
   humano	
   como	
   el	
  

primer	
  objeto	
  técnico	
  a	
  través	
  del	
  cual	
  es	
  posible	
  identificar	
  la	
  forma	
  en	
  que	
  

se	
   ejecutan	
   las	
   acciones	
   corporales	
   y	
   sus	
   respectivas	
   causas	
   sociales.	
   Es	
   en	
  

este	
  punto	
  cuando	
  se	
  confirma	
  la	
  necesidad	
  de	
  contar	
  con	
  una	
  explosión	
  del	
  

conocimiento	
  dancístico	
  a	
  nivel	
  cultural,	
  para	
  comprender	
  la	
  mentalidad	
  del	
  

individuo	
   que	
   comienza	
   con	
   el	
   hacer	
   para	
   generar	
   la	
   posibilidad	
   de	
   contar	
  

con	
   experiencias	
   de	
   vida	
   satisfactorias	
   ya	
   que	
   esta	
   forma	
   de	
   actuar	
  

corporalmente	
   modelará	
   signos,	
   por	
   lo	
   que	
   movilizara	
   la	
   psiquis,	
   las	
  

emociones,	
  la	
  ruptura	
  del	
  tiempo	
  y	
  el	
  espacio	
  por	
  el	
  cuerpo.	
  	
  

	
  

Finalmente	
   cabe	
   decir	
   que	
   esta	
   vinculación	
   entre	
   ser	
   en	
   el	
   mundo	
   y	
   el	
  

aparecer	
  corporal	
  genera	
  una	
  relación	
  directa	
  entre	
  la	
  disciplina	
  artística	
  y	
  la	
  

emoción	
  estética,	
  como	
  un	
  lenguaje	
  al	
  interior	
  de	
  la	
  cultura.	
  Puesto	
  que	
  como	
  

somos	
   parte	
   de	
   una	
   sociedad	
   donde	
   compartimos	
   códigos	
   y	
   cuerpos,	
  

podríamos	
  comprender	
  nuestros	
  movimientos.	
  Así,	
  en	
  el	
  caso	
  de	
  la	
  danza,	
  las	
  

motivaciones	
  coreográficas	
  que	
  orientan	
  el	
  trabajo	
  de	
  los	
  bailarines	
  podrían	
  

ser	
   captadas	
   y	
   comprendidas	
   por	
   los	
   espectadores	
   de	
   una	
   cultura,	
  

promoviendo	
   una	
   manifestación	
   artística	
   más	
   masiva,	
   no	
   en	
   términos	
   de	
  

consumo	
  sino	
  en	
  términos	
  de	
  entendimiento	
  cultural.	
  	
  

	
  

	
  



	
   	
   	
   |	
  119	
  

CONFIGURACIONES	
  EN	
  LA	
  RELACIÓN	
  OBRA/ESPECTADOR	
  

Paz	
  Marín∗,	
  Kamille	
  Gutiérrez∗∗,	
  Loreto	
  Caviedes∗∗∗	
  	
  

	
  
	
  	
   El	
  sentido	
  originario	
  del	
  teatro	
  […]	
  radica	
  en	
  que	
  era	
  un	
  juego	
  social	
  -­‐un	
  juego	
  

de	
   todos	
   para	
   todos-­‐.	
   Un	
   juego	
   en	
   el	
   que	
   todos	
   participan	
   -­‐protagonistas	
   y	
  

espectadores-­‐.	
   […]	
  El	
   espectador	
   toma	
   parte	
   en	
   el	
   conjunto	
   de	
   manera	
   activa.	
   El	
  

espectador	
  es,	
  por	
  así	
  decirlo,	
  creador	
  del	
  arte	
  del	
  teatro.	
  Hay	
  tantas	
  partes	
  distintas	
  

implicadas	
  en	
  la	
  configuración	
  de	
  la	
  fiesta	
  del	
  teatro,	
  que	
  es	
  imposible	
  que	
  se	
  pierda	
  

su	
  esencial	
  carácter	
  social.	
  En	
  el	
  teatro	
  siempre	
  se	
  da	
  una	
  comunidad	
  social.	
  164	
  

Max	
  Herrmann	
  

	
  

La	
  	
  relación	
  entre	
  la	
  obra	
  y	
  el	
  espectador	
  es	
  una	
  problemática	
  relativa	
  

a	
   todo	
  arte	
  escénico,	
  y	
  se	
  ha	
  abordado	
  de	
  diferentes	
  modos	
  a	
   lo	
   largo	
  de	
   la	
  

historia.	
   Desde	
   la	
   Antigua	
   Grecia	
   hasta	
   hoy,	
   podemos	
   encontrar	
   obras	
   que	
  

atestiguan	
  de	
  tales	
  reflexiones,	
  pero	
  es	
  a	
  partir	
  de	
  los	
  años	
  sesenta	
  del	
  siglo	
  

pasado	
  que	
  esta	
  relación	
  se	
  ve	
  fuertemente	
  tensionada	
  por	
  cuestionamientos	
  

políticos	
  hacia	
   las	
   reglas	
  de	
   la	
  puesta	
  en	
  escena	
   tradicional	
   (al	
  menos	
  en	
  el	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
∗	
   Artista	
   Escénica,	
   Pedagoga	
   y	
   Gestora.	
   Titulada	
   en	
   danza	
   con	
   mención	
   en	
   pedagogía	
   en	
   la	
  
Universidad	
  Academia	
   de	
  Humanismo	
  Cristiano.	
   Como	
   investigadora	
   y	
   gestora	
   participa	
   del	
  
Núcleo	
  de	
  Investigación	
  sobre	
  Corporalidad	
  y	
  Artes	
  Escénicas	
  (N.I.C.E).	
  En	
  el	
  área	
  de	
  creación	
  
forma	
  parte	
  de	
  la	
  compañía	
  de	
  artes	
  escénicas	
  “La	
  Kabrack”	
  y	
  del	
  colectivo	
  interdisciplinario	
  
“Intemperie”.	
   En	
   el	
   área	
   de	
   la	
   pedagogía	
   se	
   desarrolla	
   como	
   profesora	
   de	
   danza	
  
contemporánea	
  y	
  danza	
  carnaval.	
  
	
  
∗∗	
  Artista	
  escénica,	
  pedagoga	
  e	
  investigadora	
  en	
  danza.	
  Titulada,	
  con	
  mención	
  en	
  pedagogía	
  de	
  
la	
   Universidad	
   Academia	
   de	
   Humanismo	
   Cristiano	
   (UAHC).	
   En	
   el	
   área	
   de	
   la	
  
investigación	
   	
  forma	
  parte	
  del	
  Núcleo	
  de	
   Investigación	
  sobre	
  Corporalidad	
  y	
  Artes	
  Escénicas	
  
(N.I.C.E.).	
   Desde	
   la	
   pedagogía	
   trabaja	
   en	
   danza	
   contemporánea,	
   expresión	
   corporal	
   e	
  
improvisación.	
  	
   Se	
   desenvuelve	
   como	
   intérprete	
   en	
   propuestas	
   escénicas	
   de	
   danza,	
   teatro	
   y	
  
performance.	
  Pertenece	
  actualmente	
  a	
   la	
   compañía	
  de	
  danza	
   contemporánea	
   “Hip!	
  Danza”	
  y	
  
compañía	
  "La	
  Kabrack".	
  
	
  
∗∗∗	
  Artista	
  escénica,	
  pedagoga	
  e	
  Investigadora	
  en	
  Danza.	
  Titulada,	
  con	
  mención	
  en	
  pedagogía	
  de	
  
la	
   Universidad	
   Academia	
   de	
   Humanismo	
   Cristiano	
   (UAHC).	
   En	
   su	
   trabajo	
   artístico	
   se	
   ha	
  
desarrollado	
   como	
   creadora	
   e	
   intérprete	
   en	
   prácticas	
   escénicas	
   de	
   danza	
   contemporánea,	
  
teatro,	
   performance	
   y	
   artes	
   digitales.	
   Docente	
   en	
   el	
   área	
   de	
   la	
   danza	
   contemporánea.	
  
Actualmente	
   trabaja	
   como	
   co-­‐directora	
   en	
   el	
   Núcleo	
   de	
   Investigación	
   sobre	
   Corporalidad	
   y	
  
Artes	
  Escénicas	
  (N.I.C.E.).	
  
	
  
164	
  HERRMANN,	
  Max,	
  Conferencia	
  del	
  27	
  de	
  junio	
  de	
  1920,	
  Darrmstadt,	
  extraído	
  de	
  FISCHER-­‐
LICHTE,	
  Estética…,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  65.	
  



Configuraciones	
  en	
  la	
  relación	
  obra/espectador	
  |	
  120	
  
	
  
	
  
	
  
campo	
   de	
   lo	
   que	
   es	
   denominado	
   danza).	
   A	
   partir	
   de	
   ese	
   momento,	
   en	
  

occidente,	
   l@s	
   artistas	
   indagan	
   en	
   nuevos	
   vínculos	
   con	
   el	
   espectador	
   y	
  

buscan	
  poner	
  en	
  jaque	
  ciertos	
  dispositivos	
  de	
  dominación	
  que	
  pueden	
  darse	
  

en	
   la	
   experiencia	
   estética.	
   Es	
   en	
   relación	
   con	
   estas	
   “nuevas”	
   problemáticas	
  

que	
  nos	
  preguntamos:	
  ¿Cuál	
  es	
  el	
  rol	
  del	
  espectador	
  dentro	
  de	
  las	
  propuestas	
  

de	
  danza	
  contemporánea?	
  y	
  ¿Qué	
  tipos	
  de	
  encuentro	
  social	
  se	
  dan	
  en	
  ella?	
  

	
  

Con	
   el	
   fin	
   de	
   aportar	
   al	
   acercamiento	
   a	
   una	
   posible	
   respuesta	
   a	
   estas	
  

interrogantes,	
   en	
   este	
   texto	
   analizaremos	
   la	
   relación	
   obra	
   de	
  

danza/espectador,	
   centrándonos	
   en	
   el	
   uso	
   del	
   espacio	
   y,	
   más	
  

específicamente,	
   en	
   el	
   uso	
   o	
   no	
   uso	
   de	
   las	
   reglas	
   escénicas	
   espaciales	
  

propuesto	
  por	
  ciertas	
  obras.	
  En	
  efecto,	
  que	
  consideramos	
  que	
  dichos	
  factores	
  

propician	
   un	
   tipo	
   de	
   encuentro	
   social	
   e	
   influyen	
   en	
   las	
   relaciones	
   que	
   se	
  

genera	
   con	
   la	
   obra	
   y	
   entre	
   l@s	
   mism@s	
   espectador@s.	
   En	
   este	
   artículo	
  

entenderemos	
   entonces	
   a	
   la	
   obra	
   de	
   danza,	
   independientemente	
   de	
   que	
  

posea	
   o	
   no	
   una	
   intención	
   específica,	
   como	
   el	
   develamiento	
   de	
   un	
   discurso	
  

siempre	
   presente	
   en	
   sus	
   mecanismos	
   de	
   construcción.	
   De	
   ahí	
   que	
   nos	
  

interese	
   observar	
   cómo	
   está	
   construida	
   desde	
   su	
   forma	
   y	
   no	
   desde	
   su	
  

contenido	
   o	
   temática,	
   pues	
   muchas	
   veces,	
   aunque	
   la	
   obra	
   sostenga	
   un	
  

discurso	
   explícito,	
   la	
   manera	
   en	
   que	
   está	
   construida	
   puede	
   contradecirlo,	
  

haciendo	
  caer	
  la	
  experiencia	
  artística	
  en	
  una	
  anulación	
  discursiva165.	
  	
  	
  

	
  

Otro	
   punto	
   de	
   interés	
   que	
   será	
   observado	
   en	
   este	
   texto,	
   son	
   las	
   maneras	
  

como	
  las	
  decisiones	
  de	
  l@s	
  creador@s	
  hacen	
  visible	
  un	
  campo	
  de	
  tensiones	
  

relacionado	
  con	
  la	
  repartición	
  de	
  roles	
  y	
  	
  responsabilidades	
  que	
  se	
  dan	
  en	
  la	
  

puesta	
   en	
   escena.	
   Esto	
   deja	
   entrever	
   fuerzas	
   y	
   voces	
   de	
   mando	
   que	
   están	
  

siempre	
  	
  presentes	
  en	
  la	
  coreografía,	
  pero	
  que	
  muchas	
  veces	
  no	
  se	
  distinguen	
  

a	
   simple	
  vista.	
   	
  Al	
  observar	
   los	
  mecanismos	
  relacionales	
  de	
  una	
  pieza	
  y	
   sus	
  

juegos	
  en	
  torno	
  a	
  la	
  repartición	
  del	
  poder,	
  podemos	
  entender	
  que	
  hay	
  obras	
  

que	
  reproducen	
  un	
  tipo	
  de	
  encuentro	
  social	
  más	
  cercano	
  a	
  los	
  límites	
  que	
  la	
  

tradición	
  escénica	
  establece,	
  y	
  otras	
  obras	
  de	
  carácter	
  más	
  experimental,	
  que	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
165	
  RANCIÈRE,	
  El	
  espectador…	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  10.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  121	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

investigan	
   en	
   los	
   límites	
   y/o	
   en	
   las	
  bisagras	
  de	
   esas	
   fronteras.	
  A	
   su	
   vez,	
   se	
  

distinguen	
  obras	
  que	
  ponen	
  en	
  evidencia	
   la	
  experiencia	
  vivida	
  en	
  conjunto,	
  

entre	
   intérpretes	
   y	
   espectadores,	
   y	
   otras	
   que	
   invitan	
   a	
   una	
   experiencia	
   de	
  

tipo	
  más	
  bien	
  	
  individual.	
  En	
  la	
  práctica	
  de	
  la	
  danza,	
  como	
  disciplina	
  artística,	
  

se	
  pueden	
  apreciar	
  diferentes	
  tipos	
  de	
  relación	
  obra/espectador,	
  que	
  ponen	
  

en	
   cuestión,	
   de	
   distintas	
  maneras,	
   el	
   reparto	
   de	
   la	
   experiencia	
   sensible,	
   en	
  

relación	
   con	
   el	
   encuentro	
   con	
   l@s	
   otr@s	
   en	
   el	
   contexto	
   de	
   la	
   experiencia	
  

escénica.	
   Distinguiremos	
   entonces	
   diferentes	
   que	
   influyen	
   en	
   la	
   relación	
  

obra/espectador,	
  en	
  propuestas	
  de	
  danza	
  contemporánea	
  chilena	
  estrenadas	
  

el	
   año	
  2012,	
   las	
   cuales	
   invitan	
   de	
   diferentes	
  maneras	
   a	
   relacionarse	
   con	
   la	
  

obra.	
  Hablaremos	
  aquí	
  de	
  nociones	
  como	
  la	
  intervención	
  (directa	
  e	
  indirecta),	
  

de	
  la	
  contemplación	
  y	
  de	
  las	
  diferencias	
  entre	
  espacio	
  arquitectónico	
  y	
  espacio	
  

escénico.	
  

	
  

	
  

	
  

“Reglas”	
  para	
  relacionar	
  al	
  espectador	
  con	
  la	
  obra	
  de	
  danza	
  

	
  

En	
   danza,	
   como	
   en	
   las	
   artes	
   escénicas	
   en	
   general,	
   existen	
   ciertos	
  

protocolos	
  que	
  pueden	
   ser	
   reconocidos	
  por	
  quien	
  ha	
   tenido	
   la	
  oportunidad	
  

de	
   asistir	
   al	
  menos	
   a	
   una	
  pieza	
  de	
  danza:	
   El	
   público	
  hace	
  una	
   fila	
   antes	
  de	
  

entrar,	
   silencia	
   sus	
   celulares,	
   se	
   sitúa	
   frente	
   a	
   la	
   escena,	
   se	
   concentra	
   en	
   la	
  

obra,	
   evita	
  emitir	
   sonidos	
  o	
  moverse	
  mucho	
  durante	
   la	
   representación,	
   etc.	
  

Estas	
   son	
   reglas	
   tácitas,	
   adquiridas	
   y	
   aceptadas	
   por	
   repetición,	
   y	
   cuyo	
  

cuestionamiento	
   pareciera	
   ser	
   irrelevante.	
   Sin	
   embargo,	
   creemos	
   que	
  

reexaminar	
   estas	
   convenciones	
   puede	
   enriquecer	
   la	
   experiencia	
   misma	
   de	
  

una	
   puesta	
   en	
   escena	
   entre	
   los	
   sujetos	
   (espectador@s,	
   creador@s	
   e	
  

intérpret@s).	
   Cada	
   obra	
   puede	
   poseer	
   sus	
   propias	
   reglas	
   internas	
   para	
  

determinar	
  el	
  tipo	
  de	
  relación	
  con	
  el	
  espectador,	
  pero	
  esas	
  reglas	
  provienen	
  

de	
   códigos	
   “naturalizados”	
   que,	
   en	
   función	
   de	
   su	
   presencia	
   o	
   ausencia,	
  



Configuraciones	
  en	
  la	
  relación	
  obra/espectador	
  |	
  122	
  
	
  
	
  
	
  
pueden	
  perpetuar	
  o	
  no	
  aquellas	
  reglas	
  provenientes	
  de	
  la	
  tradición	
  escénica	
  

occidental	
  hegemónica.	
  

	
  

En	
   la	
   escena	
   nacional	
   chilena,	
   es	
   posible	
   encontrar	
   obras	
   de	
   danza	
  

contemporánea	
   con	
   diferentes	
   propuestas	
   relativas	
   a	
   estas	
   reglas.	
   Un	
  

ejemplo	
   de	
   ello	
   es	
   la	
   pieza	
   denominada	
  Partuza,	
   dirigida	
   por	
   el	
   coreógrafo	
  

Pablo	
   Tapia	
   y	
   estrenada	
   en	
   el	
   año	
   2012.	
   Esta	
   obra	
   consiste	
   en	
   un	
   juego	
  

coreográfico	
  que	
  invita	
  al	
  espectador	
  a	
  ser	
  partícipe	
  del	
  montaje,	
  a	
  tal	
  punto	
  

que	
  inclusive	
  se	
  le	
  invita	
  a	
  seleccionar,	
  a	
  voz	
  alzada	
  e	
  in	
  situ,	
  el	
  orden	
  de	
  las	
  

escenas	
  que	
  van	
  a	
  desarrollarse,	
  lo	
  que	
  abre	
  la	
  posibilidad	
  de	
  que	
  la	
  obra	
  sea	
  

reconfigurada	
  en	
  cada	
  nueva	
  presentación.	
  De	
  este	
  modo,	
  entra	
  en	
   juego	
   la	
  

subjetividad	
  de	
   tod@s	
   l@s	
  participantes	
  del	
   ritual	
  escénico,	
   lo	
  que	
  produce	
  

que	
   la	
   pieza	
   tenga	
   un	
   resultado	
   y	
   cualidad	
   única,	
   los	
   que	
   dependerán	
  

exclusivamente	
   de	
   las	
   personas	
   reunidas	
   en	
   ese	
   espacio	
   y	
   tiempo	
  

determinados.	
   En	
   definitiva,	
   ello	
   contribuye	
   a	
   la	
   reexaminación	
   del	
   rol	
   que	
  

cumple	
   cada	
   participante	
   en	
   la	
   obra.	
   Podemos	
   entonces	
   identificar	
   que	
   las	
  

reglas	
   relacionales	
   espectador/obra	
   son	
   construidas	
   por	
   y	
   para	
   la	
   obra,	
  

siendo	
  a	
  la	
  vez,	
  una	
  de	
  las	
  características	
  de	
  dicho	
  montaje.	
  Nos	
  encontramos	
  

aquí	
   frente	
   a	
   un	
   factor	
   de	
   intervención	
   que	
   la	
   obra	
   pone	
   en	
   juego	
   para	
   el	
  

espectador	
  problematizando	
  las	
  reglas	
  escénicas	
  tradicionales	
  hegemónicas.	
  	
  

	
  

Evidentemente,	
  la	
  intervención	
  directa	
  del	
  público,	
  ese	
  “permiso”	
  otorgado	
  -­‐o	
  

imposición-­‐,	
   no	
   es	
   la	
   única	
   manera	
   de	
   reconfigurar	
   las	
   reglas	
   de	
   relación	
  	
  

obra/espectador	
   en	
   la	
   danza.	
   A	
   modo	
   de	
   ejemplo,	
   es	
   posible	
   encontrar	
  

propuestas	
   escénicas	
   en	
   las	
   que	
   el	
   público	
   está	
   implicado	
   en	
   la	
   obra	
   de	
  

manera	
   directa,	
   simplemente	
   al	
   ser	
   invitado	
   a	
   ubicarse	
   cerca	
   de	
   l@s	
  

bailarin@s,	
  o	
  bien,	
  al	
  iluminar	
  el	
  espacio	
  de	
  l@s	
  espectador@s,	
  al	
  mostrar	
  la	
  

pieza	
  disponiendo	
  al	
  público	
  de	
  forma	
  circular	
  alrededor	
  de	
  la	
  escena,	
  etc.	
  Si	
  

una	
  obra	
  de	
  danza,	
  en	
  tanto	
  dispositivo	
  de	
  creación,	
  propone	
  un	
  sistema	
  de	
  

reglas	
  en	
  el	
  que	
  se	
  invita	
  al	
  espectador	
  a	
  participar	
  de	
  manera	
  más	
  activa,	
  ya	
  

sea	
  sentado	
  desde	
  su	
  butaca	
  o	
  realizando	
  acciones	
  dentro	
  de	
  la	
  obra	
  -­‐lo	
  que	
  

podríamos	
   denominar	
   intervención	
   indirecta-­‐,	
   se	
   crea	
   una	
   zona	
   de	
   juego	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  123	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

abierto	
  entre	
  espectador@s	
  y	
  creador@s,	
   lo	
  que	
  posibilita	
   transformar	
  esta	
  

experiencia	
  en	
  un	
  campo	
  de	
  diálogos	
  y	
  relaciones,	
  siendo	
  la	
  práctica	
  escénica	
  

un	
  semillero	
  de	
  nuevas	
  preguntas	
  y	
  reflexiones.	
  	
  

Indudablemente	
  existen	
  obras	
  que	
  reproducen	
  un	
  tipo	
  de	
  configuración	
  en	
  la	
  

cual	
  los	
  límites	
  entre	
  ejecutantes	
  y	
  público	
  están	
  rígidamente	
  establecidos,	
  lo	
  

que	
   podría	
   limitar	
   la	
   relación	
   entre	
   sujetos	
   en	
   una	
   puesta	
   en	
   escena.	
  

Perpetuar	
   una	
   tradición	
   impositiva	
   de	
   reglas	
   escénicas	
   construidas	
   para	
  

mantener	
  esa	
  distancia	
  y	
  esa	
  distinción	
  obra/público	
  generalmente	
  conduce	
  

a	
   una	
   aceptación	
   y	
   a	
   una	
   pasividad	
   por	
   parte	
   del	
   espectador	
   a	
   la	
   hora	
   de	
  

reflexionar	
  en	
  torno	
  a	
  su	
  rol	
  dentro	
  del	
  ritual	
  escénico.	
  Muchas	
  veces	
  así,	
  se	
  

coarta	
   su	
   capacidad	
   de	
   imaginar	
   y	
   hacer.	
   Si	
   analizamos	
   una	
   obra	
   de	
   danza	
  

contemporánea	
  que	
  emplea	
  reglas	
  escénicas	
  tradicionales	
  podemos	
  -­‐además	
  

de	
  preguntarnos	
  si	
  estamos	
  o	
  no	
  frente	
  a	
  una	
  obra	
  que	
  se	
  puede	
  denominar	
  

“contemporánea”-­‐	
   observar	
   que	
   la	
   “máquina	
   escénica”	
   funciona	
  

aparentemente	
  sola:	
  En	
  ella,	
  ningún	
  espectador	
  es	
  imprescindible,	
  existe	
  una	
  

aceptación	
   silenciosa	
   por	
   parte	
   del	
   público	
   al	
  modelo	
   compuesto	
   de	
   reglas	
  

que	
   produce	
   una	
   organización	
   general	
   casi	
   invisible	
   que	
   va	
   siguiendo	
   su	
  

curso	
  de	
  manera	
  independiente	
  y	
  omnipresente.	
  

	
  

Ahora	
  bien,	
  si	
  nos	
  adentramos	
  en	
  una	
  obra	
  cuyas	
  reglas	
  escénicas	
  siguen	
  la	
  

tradición	
  hegemónica	
  occidental,	
  también	
  es	
  posible	
  encontrar	
  propuestas	
  en	
  

que	
  sirven	
  a	
   la	
  obra,	
  es	
  decir,	
  que	
  producen	
  un	
  distanciamiento	
  respecto	
  al	
  

espectador	
  pues	
   ese	
   espacio	
   es	
   requerido	
  por	
   la	
   obra	
  misma	
   (por	
   ejemplo,	
  

para	
  que	
  el	
  espectador	
  pueda	
  apreciar	
  la	
  pieza).	
  Un	
  ejemplo	
  de	
  ello	
  es	
  la	
  obra	
  

Cuerpo	
  geográfico,	
  dirigida	
  por	
  l@s	
  chilen@s	
  Vicente	
  Matte	
  y	
  Teresa	
  Prieto,	
  y	
  

estrenada	
  en	
  el	
  año	
  2012.	
  Esta	
  obra	
  es	
  un	
  solo	
  coreográfico	
  en	
  el	
  que	
  la	
  danza	
  

dialoga	
   con	
   los	
   elementos	
   escenográficos.	
   Uno	
   de	
   los	
   ejes	
   centrales	
   de	
   la	
  

puesta	
   en	
   escena	
   es	
   la	
   relación	
   que	
   se	
   establece	
   entre	
   el	
   	
  cuerpo	
   de	
   la	
  

bailarina	
  y	
  una	
  plataforma	
  rectangular	
  metálica	
  que	
  atraviesa	
  el	
  escenario	
  y	
  

que	
   se	
   encuentra	
   en	
   constante	
   movimiento.	
   En	
   este	
   caso,	
   dadas	
   las	
  

características	
   de	
   la	
   coreografía	
   y	
   la	
   magnitud	
   de	
   la	
   escenografía,	
   es	
  



Configuraciones	
  en	
  la	
  relación	
  obra/espectador	
  |	
  124	
  
	
  
	
  
	
  
requerida	
  una	
  distancia	
  espacial	
  entre	
  espectador@s	
  y	
  ejecutante,	
  distancia	
  

necesaria	
  que	
  habilita	
  la	
  experiencia	
  estética	
  propuesta.	
  

	
  

Podemos	
   entonces	
   deducir	
   que	
   no	
   se	
   trata	
   de	
   romper	
   o	
   no	
   romper	
   reglas	
  

tradicionales	
   hegemónicas,	
   el	
   problema	
   es	
   bastante	
  más	
   complejo	
   que	
   eso	
  

pues	
   se	
   relaciona	
   con	
   una	
   toma	
   de	
   conciencia	
   de	
   su	
   existencia	
   y	
   un	
  

cuestionamiento	
   tal	
   como:	
   ¿Para	
   qué	
   o	
   para	
   quiénes	
   son	
   utilizadas,	
   estas	
  

reglas?	
   Ciertamente	
   su	
   uso	
   genera	
   un	
   tipo	
   de	
   experiencia	
   y	
   relación	
  

particular	
   con	
  el	
   espectador,	
   lo	
  que	
   implica	
  que	
   reexaminarlas	
  permite	
  que	
  

tanto	
   público	
   como	
   creador@	
   dispongan	
   de	
   más	
   posibilidades	
   para	
   jugar,	
  

moverse	
  con	
  libertad,	
  o	
  incluso	
  conspirar	
  contra	
  ellas,	
  ya	
  que,	
  como	
  propone	
  

la	
  investigadora	
  alemana	
  Erika	
  Fischer-­‐Lichte,	
  en	
  la	
  realización	
  escénica:	
  “Las	
  

reglas	
  que	
   la	
  hacen	
  posible	
  son	
  entendidas	
  como	
  reglas	
  de	
  un	
   juego	
  que	
  se	
  

negocian	
  entre	
  todos	
  los	
  participantes	
  -­‐actores	
  y	
  espectadores-­‐	
  y	
  que	
  pueden	
  

ser	
  igualmente	
  respetadas	
  o	
  quebrantadas	
  por	
  ambas	
  partes.”166	
  	
  

	
  

	
  

Uso	
  del	
  espacio	
  

	
  

Otro	
   de	
   los	
   factores	
   que	
   determina	
   la	
   configuración	
   de	
   la	
   relación	
  

obra/espectador	
  es	
  la	
  espacialidad.	
  Para	
  entender	
  el	
  uso	
  del	
  espacio	
  en	
  una	
  

obra,	
   realizaremos	
   dos	
   distinciones:	
   El	
   espacio	
   arquitectónico	
   y	
   el	
   espacio	
  

escénico.	
   El	
   primero	
   lo	
   entenderemos	
   como	
   la	
   organización	
   espacial	
  

preestablecida	
   por	
   la	
   arquitectura	
   del	
   lugar	
   donde	
   se	
   realiza	
   la	
   obra.	
   Y	
   el	
  

segundo,	
   como	
   el	
   espacio	
   que	
   es	
   determinado	
   por	
   las	
   decisiones	
   de	
   l@s	
  

creador@s,	
  quienes	
  construyen	
  espacialidad	
  tanto	
  a	
  través	
  de	
  las	
  posiciones	
  

de	
  los	
  cuerpos	
  en	
  el	
  espacio	
  y	
  sus	
  variaciones,	
  como	
  por	
  medio	
  de	
  diferentes	
  

recursos	
  técnicos,	
  tales	
  como	
  escenografía,	
  iluminación,	
  sonido,	
  etc.	
  Podemos	
  

observar	
  más	
  claramente	
   la	
  construcción	
  de	
  un	
  espacio	
  escénico	
  en	
   lugares	
  

no	
  convencionales	
  para	
  la	
  danza,	
  como	
  por	
  ejemplo,	
  espacios	
  domésticos,	
  la	
  

vía	
   pública	
   o	
   galpones.	
   En	
   estos	
   contextos,	
   no	
   existe	
   una	
   arquitectura	
   que	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
166	
  FISCHER-­‐LICHTE,	
  Estética…,	
  op.	
  cit.,	
  pp.	
  65-­‐66.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  125	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

determine	
   previamente	
   la	
   interacción	
   entre	
   obra	
   y	
   público,	
   sino	
   que	
   es	
   el	
  

creador	
  quien	
  propone	
  el	
   tipo	
  de	
  encuentro.	
  Por	
  el	
  contrario,	
  en	
   los	
  teatros	
  

tradicionales	
   conocidos	
   como	
   Teatro	
   a	
   la	
   italiana167	
  l@s	
   creador@s	
   hacen	
  

generalmente	
   uso	
   de	
   la	
   propuesta	
   arquitectónica	
   del	
   lugar,	
   como	
   por	
  

ejemplo,	
   la	
   frontalidad	
   y	
   la	
   separación	
   de	
   los	
   espacios	
   para	
   ejecutantes	
   y	
  

público,	
   entre	
   otros	
   elementos.	
   Sin	
   embargo,	
   también	
   hay	
   artistas	
   que	
   han	
  

reconfigurado	
   estos	
   lugares,	
   al	
   tomar	
   decisiones	
   espaciales	
   que	
   generan	
  

posibilidades	
  escénicas	
  diferentes	
  a	
   las	
  que	
  están	
  dadas	
  por	
  la	
  arquitectura,	
  

las	
   cuales	
   pueden	
   poner	
   en	
   evidencia,	
   invertir,	
   cuestionar	
   o	
   derribar	
   las	
  

reglas	
  sugeridas	
  por	
  la	
  construcción	
  del	
  espacio.	
  	
  

	
  

En	
   la	
   escena	
   de	
   la	
   danza	
   contemporánea	
   chilena,	
   actualmente	
   es	
   posible	
  

observar	
   diversos	
   experimentos	
   para	
   reconfigurar	
   el	
   espacio	
   a	
   la	
   hora	
   de	
  

organizar	
   la	
   experiencia	
   estética,	
   lo	
   que	
   permite	
   articular	
   nuevas	
  maneras	
  

para	
   que	
   artistas	
   y	
   espectadores	
   se	
   encuentren.	
   Cuando	
   una	
   obra	
   propone	
  

situar	
   al	
   espectador	
   en	
   una	
   zona	
   visible	
   dentro	
   del	
   espacio	
   (por	
   ejemplo,	
  

cuando	
   el	
   público	
   se	
   sitúa	
   	
  de	
   forma	
   circular	
   alrededor	
   de	
   la	
   escena),	
   se	
  

genera	
  un	
  juego	
  de	
  “contagio	
  anímico”168.	
  El	
  espectador,	
  en	
  este	
  caso,	
  no	
  sólo	
  

reacciona	
  ante	
  las	
  acciones	
  de	
  l@s	
  bailarin@s,	
  sino	
  que	
  también	
  lo	
  hace	
  ante	
  

el	
  comportamiento	
  de	
  los	
  otr@s	
  espectador@s.	
  Por	
  otra	
  parte,	
  al	
  jugar	
  con	
  la	
  

distribución	
  de	
   los	
   cuerpos	
  de	
  bailarin@s	
  y	
   espectador@s	
  en	
  el	
   espacio,	
   se	
  

crean	
  diferentes	
  puntos	
  de	
  vista	
  acerca	
  de	
  la	
  misma	
  escena,	
  lo	
  que	
  enriquece	
  

las	
  posibles	
  interpretaciones	
  de	
  la	
  obra	
  y,	
  por	
  lo	
  tanto,	
  otorga	
  una	
  libertad	
  a	
  

las	
   diferentes	
   subjetividades	
   presentes.	
   Generalmente,	
   en	
   estas	
   propuestas	
  

bailarin@s	
   y	
   espectador@s	
   co-­‐habitan	
   de	
   manera	
   cercana	
   en	
   un	
   espacio,	
  

dejando	
   a	
   la	
   vista	
   todos	
   los	
   recursos	
   de	
   los	
   cuales	
   la	
   obra	
   dispone:	
  

Intérpretes,	
   técnicos,	
   equipos,	
   luces,	
   sonido,	
   vestuario,	
   escenografía,	
   etc.	
  

desenmascarando	
  la	
  “ilusión”	
  teatral	
  tras	
  la	
  representación.	
  Tal	
  distribución	
  

amplía	
   los	
   campos	
   de	
   percepción	
   de	
   l@s	
   participantes,	
   al	
   construir	
   nuevas	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
167	
  	
  En	
  el	
  Teatro	
  a	
  la	
  italiana	
  el	
  escenario	
  se	
  sitúa	
  frente	
  a	
  los	
  espectadores	
  en	
  un	
  plano	
  elevado.	
  
168	
  Este	
   concepto	
   es	
   utilizado	
   por	
   Fischer-­‐Lichte	
   en	
   su	
   libro	
   Estética	
   de	
   lo	
   performativo	
  
publicado	
  el	
  año	
  2004.	
  



Configuraciones	
  en	
  la	
  relación	
  obra/espectador	
  |	
  126	
  
	
  
	
  
	
  
posibilidades	
   de	
   relaciones	
   tanto	
   entre	
   los	
   mism@s	
   espectador@s,	
   como	
  

entre	
  l@s	
  bailarin@s	
  y	
  el	
  público.	
  Esta	
  configuración	
  espacial	
  tomó	
  especial	
  

importancia	
  en	
  las	
  vanguardias	
  de	
  la	
  danza	
  en	
  los	
  años	
  sesenta,	
  momento	
  en	
  

que	
   l@s	
  artistas	
  buscaron	
  democratizar	
  el	
   arte	
  por	
  medio	
  del	
  abandono	
  de	
  

los	
   teatros	
   tradicionales,	
   para	
   así	
   alejarse	
   de	
   la	
   fantasía	
   escénica	
   y	
   del	
  

tradicional	
  ocultamiento	
  de	
  l@s	
  espectador@s	
  en	
  las	
  oscurecidas	
  butacas.	
  

	
  

Otro	
   punto	
   importante	
   a	
   considerar	
   al	
   analizar	
   el	
   espacio	
   como	
   factor	
   que	
  

influye	
   en	
   la	
   relación	
   obra/espectador,	
   son	
   las	
   atmósferas	
   que	
   se	
   crean	
   a	
  

partir	
   de	
   la	
   configuración	
   de	
   la	
   espacialidad.	
   Debido	
   a	
   que	
   la	
   experiencia	
  

estética	
   es,	
   ante	
   todo,	
   una	
   vivencia	
   sensible,	
   corporal,	
   en	
   que	
   los	
   sentidos	
  

ocupan	
  un	
  rol	
  primordial,	
  el	
  espacio	
  no	
  aparece	
  únicamente	
  a	
  partir	
  del	
  uso	
  

específico	
   que	
   bailarin@s	
   y	
   espectador@s	
   hacen	
   del	
   lugar,	
   sino	
   también	
   a	
  

través	
  de	
  la	
  atmósfera	
  particular	
  que	
  el	
  espacio	
  crea.	
  Por	
  ejemplo,	
  en	
  la	
  obra	
  

O,	
  dirigida	
  por	
  la	
  coreógrafa	
  chilena	
  Macarena	
  Campbell,	
  y	
  presentada	
  el	
  año	
  

2012,	
  l@s	
   espectador@s	
  están	
  distribuid@s	
  de	
   forma	
   circular,	
  mientras	
   las	
  

intérpretes	
  se	
  mueven	
  al	
  frente	
  y	
  atrás	
  del	
  ell@s.	
  En	
  esta	
  propuesta	
  se	
  genera	
  

una	
   atmósfera	
   inmersiva,	
   en	
   la	
   cual	
   público	
   y	
   bailarinas	
   se	
   encuentran	
  

junt@s	
   en	
   un	
  mismo	
   ambiente,	
   creado	
   por	
   la	
   iluminación,	
   la	
   sonoridad,	
   la	
  

temperatura,	
   el	
   movimiento	
   envolvente	
   de	
   las	
   bailarinas	
   y	
   la	
   presencia	
  

visible	
  de	
  l@s	
  espectador@s.	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

	
  

Por	
  otro	
  lado,	
  en	
  Cuerpo	
  Geográfico,	
  obra	
  que	
  ya	
  mencionamos	
  un	
  poco	
  más	
  

arriba,	
   encontramos	
   inicialmente	
   dos	
   tipos	
   de	
   atmósferas:	
   Una	
   es	
   la	
   que	
  

acontece	
   en	
   el	
   escenario	
   a	
   partir	
   del	
   mundo	
   creado	
   por	
   la	
   intérprete	
   y	
   la	
  

plataforma,	
  y	
   la	
  otra	
  es	
   la	
  atmósfera	
  generada	
  por	
   l@s	
  espectador@s	
  desde	
  

sus	
  asientos.	
  Sin	
  embargo,	
  esta	
  separación	
  atmosférica	
  no	
  es	
  rígida,	
  sino	
  que	
  

ambas	
   zonas	
   dialogan	
   por	
  medio	
   del	
   fenómeno	
   del	
   contagio	
   anímico	
   entre	
  

espectador	
  e	
  intérprete.	
  	
  

	
  

Por	
   último,	
   es	
   posible	
   identificar	
   una	
   atmósfera	
  mixta,	
   que	
   corresponde	
   al	
  

caso	
   de	
   la	
   obra	
   Partuza.	
   Al	
   ser	
   esta	
   una	
   propuesta	
   interactiva,	
   el	
   creador	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  127	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

construye	
  dos	
  ambientes:	
  Uno	
  de	
  ellos	
  sirve	
  para	
  aquellas	
  ocasiones	
  en	
  que	
  

se	
   requiere	
   a	
   un@	
   espectador	
   activ@,	
   lo	
   que	
   se	
   logra	
   a	
   través	
   de	
   la	
  

iluminación	
  de	
   la	
  escena	
  y	
  del	
  espacio	
  de	
   l@s	
  espectador@s,	
  y	
  el	
  otro	
  es	
  el	
  

ambiente	
  que	
  se	
  emplea	
  cuando	
  se	
  necesita	
  a	
  un@	
  espectador@	
  más	
  pasiv@,	
  

para	
  lo	
  cual	
  se	
  oscurece	
  el	
  espacio	
  del	
  público	
  y	
  se	
  ilumina	
  únicamente	
  a	
  l@s	
  

bailarin@s.	
  

	
  

A	
  pesar	
  de	
  que	
  las	
  decisiones	
  referidas	
  	
  tanto	
  al	
  	
  uso	
  de	
  reglas	
  escénicas	
  como	
  

a	
   la	
   configuración	
   espacial	
   son	
   relevantes	
   para	
   organizar	
   la	
   experiencia	
  

escénica	
   y,	
   por	
   tanto,	
   fomentar	
   el	
   tipo	
  de	
   relación	
  que	
   se	
   establecerá	
   entre	
  

artistas	
  y	
  espectador@s,	
  es	
  importante	
  tener	
  en	
  cuenta	
  que,	
  como	
  todo	
  acto	
  

relacional,	
  este	
  no	
  puede	
  ser	
  determinado	
  de	
  antemano.	
  En	
  último	
  término,	
  

el	
   encuentro	
   entre	
   obra	
   y	
   espectador	
   se	
   constituye	
   por	
   una	
   red	
   de	
  

subjetividades	
  co-­‐existiendo	
  simultáneamente,	
  lo	
  que	
  hace	
  indeterminable	
  el	
  

resultado	
  de	
  la	
  experiencia.	
  Sin	
  embargo,	
  y	
  atendiendo	
  a	
  lo	
  ya	
  expuesto,	
  esta	
  

advertencia	
  no	
  quiere	
  decir	
  que	
  sea	
  estéril	
  caracterizar	
  los	
  tipos	
  de	
  relación	
  

entre	
  obra	
  y	
  espectador	
  pues	
  tales	
  relaciones	
  no	
  constituyen	
  en	
  sí	
  mismas	
  la	
  

experiencia	
  del	
  espectador	
  sino	
  que	
  sirven	
  de	
  marco	
  para	
  ella.	
  	
  	
  

	
  

	
  

Tipos	
  de	
  relación	
  obra-­‐espectador	
  

	
  

A	
   partir	
   de	
   las	
   ideas	
   que	
   hemos	
   desarrollado	
   acerca	
   de	
   las	
   reglas	
  

escénicas	
  y	
  el	
  uso	
  del	
  espacio	
   se	
  pueden	
  desprender	
  al	
  menos	
  dos	
   tipos	
  de	
  

relación	
   entre	
   obra	
   y	
   espectador.	
   Cuando	
   una	
   obra	
   propone	
   estrategias	
   de	
  

interacción	
  con	
  el	
  público,	
  para	
  las	
  cuales	
  se	
  le	
  solicita	
  participar	
  a	
  través	
  de	
  

su	
   hacer-­‐acción,	
   podemos	
   hablar	
   de	
   una	
   relación	
   dada	
   por	
   la	
   intervención.	
  

Esta	
  es	
  una	
  manera	
  de	
   configurar	
   la	
  práctica	
  escénica	
  que	
   se	
  asemeja	
  a	
   las	
  

propuestas	
   de	
   danza	
   postmoderna	
   de	
   los	
   años	
   sesenta	
   y	
   setenta,	
   que	
  

cuestionaban	
  el	
  rol	
  de	
  l@s	
  bailarines	
  y	
  espectador@s	
  a	
  partir	
  de	
  la	
  influencia	
  

que	
   ejercían	
   l@s	
   un@s	
   sobre	
   l@s	
   otr@s	
  dentro	
   de	
   la	
  performance.	
   En	
   este	
  



Configuraciones	
  en	
  la	
  relación	
  obra/espectador	
  |	
  128	
  
	
  
	
  
	
  
caso,	
  había	
  una	
  intención	
  explícita	
  de	
  provocar	
  al	
  espectador	
  y,	
  en	
  ocasiones,	
  

también	
   de	
   que	
   el	
   espectador	
   provocara	
   al	
   performer.	
   Esta	
   intervención,	
  

llevada	
   a	
   su	
   extremo,	
   puede	
   requerir	
   una	
   sobreexposición	
   de	
   l@s	
  

espectador@s	
  ante	
  l@s	
  artistas	
  y	
  el	
  resto	
  del	
  público	
  (intervención	
  directa),	
  o	
  

bien,	
  si	
   las	
  estrategias	
  de	
   interacción	
  son	
  a	
  menor	
  escala,	
  se	
  puede	
  solicitar	
  

una	
  participación	
  anónima	
  (intervención	
  indirecta).	
  El	
  carácter	
  interactivo	
  de	
  

la	
  obra	
  abre	
  otra	
  gama	
  de	
  posibilidades	
  en	
  la	
  experiencia	
  escénica,	
  en	
  la	
  cual	
  

l@s	
   espectador@s	
  pasan	
   a	
   formar	
  parte	
   de	
   los	
   acontecimientos	
   y	
   procesos	
  

que	
   se	
   desarrollan	
   y	
   tienen	
   la	
   posibilidad	
   de	
   interactuar	
   directamente	
   con	
  

l@s	
   intérpretes	
   o	
   con	
   otr@s	
   espectador@s.	
   Se	
   propone	
   así	
   un	
   campo	
   de	
  

relaciones	
   entre	
   sujetos,	
   donde,	
   como	
   se	
   dijo,	
   la	
   disposición	
   de	
   l@s	
  

espectador@s	
   hacia	
   la	
   propuesta	
   de	
   l@s	
   bailarin@s	
   es	
   indeterminable	
  

previamente	
  a	
  la	
  realización	
  escénica,	
  ya	
  que	
  no	
  se	
  puede	
  anticipar	
  qué	
  tipo	
  

de	
   reacción	
   tendrá	
   el	
   público	
   ante	
   la	
   propuesta	
   de	
   la	
   obra.	
   Por	
   ejemplo	
   en	
  

Partuza,	
   para	
   poner	
   en	
   marcha	
   la	
   coreografía,	
   se	
   empuja	
   al	
   espectador	
   a	
  

colaborar,	
  se	
   le	
  exige	
  participar,	
  pues	
  de	
  ello	
  depende	
  que	
   la	
  obra	
  se	
  pueda	
  

llevar	
   a	
   cabo.	
   En	
   este	
   sentido,	
   es	
   interesante	
   reflexionar	
   respecto	
   a	
   los	
  

matices	
   que	
   se	
   pueden	
   encontrar	
   para	
   invitar	
   al	
   espectador	
   a	
   salir	
   de	
   su	
  

posición	
  neutral	
  durante	
   la	
  representación,	
  pues	
  para	
  accionar	
  dentro	
  de	
   la	
  

experiencia	
   estética,	
   por	
   más	
   tímido	
   que	
   sea	
   el	
   espectador	
   asistente,	
   no	
  

necesariamente	
  se	
  requiere	
  de	
  una	
  imposición.	
  Las	
  propuestas	
  que	
  invitan	
  al	
  

público	
   a	
   intervenir	
   dentro	
   de	
   las	
   obras	
   son	
   potencialmente	
   zonas	
   de	
  

reflexión	
  crítica	
  entre	
  intérpretes	
  y	
  	
  público,	
  siempre	
  y	
  cuando	
  ambas	
  partes	
  

puedan	
   cuestionar	
   con	
   libertad	
   si	
   se	
   desea	
   o	
   no	
   participar	
   del	
   juego	
  

propuesto.	
  	
  

	
  

Además	
   de	
   la	
   intervención,	
   encontramos	
   otro	
   tipo	
   de	
   relación	
   entre	
   obra	
   y	
  

espectador,	
   caracterizada	
   por	
   la	
   contemplación	
   del	
   público	
   hacia	
   la	
   pieza.	
  

Entenderemos	
   aquí	
   el	
   acto	
   de	
   contemplar	
   como	
   la	
   acción	
   de	
   observar	
   con	
  

atención	
  e	
  interés.	
  Dicha	
  contemplación	
  no	
  sólo	
  es	
  realizada	
  por	
  el	
  sentido	
  de	
  

la	
  vista,	
  sino	
  que	
  también	
  se	
  involucra	
  el	
  sentido	
  kinestésico169.	
  El	
  espectador	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
169	
  PAVIS,	
  El	
  análisis…,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  113.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  129	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

es	
   interpelado	
  por	
   la	
  movilidad	
  de	
   la	
  puesta	
  en	
  escena,	
  en	
  virtud	
  de	
   la	
  cual	
  

podría	
  llegar	
  a	
  sentir	
  corporalmente	
  las	
  acciones	
  que	
  l@s	
  intérpretes	
  realizan	
  

en	
   la	
   performance.	
   Este	
   ejemplo	
   se	
   encuentra	
   más	
   claramente	
   en	
   la	
   obra	
  

Cuerpo	
   Geográfico.	
   Esta	
   pieza,	
   presentada	
   en	
   un	
   teatro	
   tradicional,	
   se	
  

desarrolla	
  a	
  partir	
  de	
  los	
  modos	
  en	
  que	
  la	
  bailarina	
  habita	
  el	
  territorio	
  de	
  una	
  

plataforma	
   móvil	
   instalada	
   en	
   el	
   escenario;	
   esta	
   plataforma	
   va	
  

modificándose,	
  por	
   lo	
  que	
   se	
  vuelve	
  alternativamente	
  más	
  o	
  menos	
  estable	
  

para	
  la	
  intérprete.	
  En	
   	
  este	
  caso,	
   la	
  relación	
  entre	
  obra	
  y	
  espectador	
  surge	
  a	
  

partir	
   de	
   la	
   contemplación	
   por	
   medio	
   del	
   sentido	
   kinestésico.	
   Los	
  

espectadores	
  acompañan	
  a	
  la	
  intérprete	
  en	
  un	
  viaje	
  corporal,	
  pasando	
  por	
  la	
  

estabilidad	
  e	
  inestabilidad.	
  

	
  

Otro	
   tipo	
   de	
   contemplación	
   es	
   la	
   que	
   se	
   encuentra	
   en	
   la	
   obra	
   de	
   danza	
  

contemporánea	
  O.	
  Este	
  montaje	
  trabaja	
  el	
  constante	
  uso	
  de	
  la	
  oscuridad	
  en	
  la	
  

sala,	
   la	
   cual	
   se	
   interviene	
   durante	
   toda	
   la	
   obra,	
   a	
   partir	
   de	
   juegos	
   de	
  

iluminación	
   y	
  propuestas	
   sonoras	
  que	
  potencian	
   la	
   atmósfera	
  de	
   la	
   escena.	
  

En	
  esta	
  pieza,	
  l@s	
  espectador@s	
  e	
  intérpretes	
  habitan	
  un	
  espacio	
  en	
  común	
  

volviendo	
   la	
   contemplación	
   más	
   compleja	
   al	
   que	
   amplía	
   los	
   campos	
   de	
  

percepción,	
   los	
  cuales	
  son	
  modificados	
  constantemente	
  por	
   la	
  movilidad	
  de	
  

las	
   intérpretes	
   dentro	
   del	
   espacio	
   y	
   por	
   la	
   iluminación	
   y	
   sonoridades.	
   Se	
  

genera,	
   entonces,	
   un	
   vínculo	
   con	
   el	
   espectador	
   no	
   sólo	
   a	
   nivel	
   kinestésico,	
  

sino	
  más	
  bien	
  sinestésico,	
  donde	
  la	
  percepción	
  no	
  la	
  realizan	
  únicamente	
  los	
  

ojos	
  o	
   los	
  oídos,	
   sino	
   el	
   cuerpo	
  entero,	
   pues	
   se	
   integra	
   al	
   espectador	
   a	
  una	
  

experiencia	
   netamente	
   física	
   sin	
   que	
   sea	
   necesario	
   que	
   se	
   levante	
   de	
   su	
  

asiento.	
   Cuando	
   la	
   práctica	
   escénica	
   vincula	
   al	
   espectador	
   a	
   través	
   de	
   la	
  

contemplación,	
  se	
  propicia	
  un	
  campo	
  de	
  experiencia	
  perceptiva	
  que	
  adquiere	
  

valor	
   en	
   la	
   medida	
   en	
   que	
   interpela	
   al	
   espectador	
   y	
   lo	
   integra	
   a	
   una	
  

experiencia	
  diferente,	
  una	
  reconfiguración	
  de	
  un	
  mundo	
  en	
   la	
  cual	
  él	
  pueda	
  

maniobrar	
  con	
  libertad	
  la	
  entrada	
  y	
  salida	
  de	
  la	
  experiencia.	
  

	
  	
  

	
  



Configuraciones	
  en	
  la	
  relación	
  obra/espectador	
  |	
  130	
  
	
  
	
  
	
  
A	
  modo	
  de	
  conclusión	
  	
  

	
  

En	
  este	
  artículo	
  hemos	
  caracterizado	
  ciertos	
  tipos	
  de	
  relación	
  que	
  se	
  

pueden	
   dar	
   entre	
   la	
   obra	
   y	
   el	
   espectador,	
   a	
   través	
   de	
   las	
   reglas	
   que	
   se	
  

construyen	
   en	
   una	
   puesta	
   en	
   escena	
   y	
   distintos	
   usos	
   de	
   su	
   espacio.	
   Sin	
  

embargo,	
   es	
   posible	
   desprender	
   del	
   fenómeno	
   relacional	
   obra/espectador,	
  

múltiples	
   dimensiones	
   que	
   la	
   determinan,	
   como	
   por	
   ejemplo	
   los	
   factores	
  

contextuales,	
   históricos,	
   la	
   dramaturgia,	
   etc.	
   Creemos	
   que	
   el	
   futuro	
   análisis	
  

de	
   estas	
   dimensiones,	
   brindarán	
   nuevas	
   reflexiones	
   que	
   pueden	
   dialogar	
   y	
  

enriquecer	
   las	
   perspectivas	
   del	
   análisis	
   aquí	
   expuesto.	
   Desde	
   nuestra	
  

perspectiva,	
  a	
  la	
  hora	
  de	
  pensar	
  la	
  práctica	
  escénica,	
  es	
  un	
  error	
  considerar	
  al	
  

espectador	
  como	
  un	
  extranjero	
  invitado	
  a	
  la	
  experiencia	
  del	
  arte,	
  sino	
  que	
  es	
  

necesario	
   comprenderlo	
   como	
   un	
   sujeto	
   inherentemente	
   implicado	
   en	
   el	
  

juego	
  escénico.	
  Creemos	
  que	
   las	
  posibilidades	
   relacionales	
  de	
  una	
  obra	
   son	
  

múltiples,	
  que	
  pueden	
  existir	
  	
  tantas	
  relaciones	
  con	
  el	
  espectador	
  como	
  obras	
  

de	
  danza	
  contemporánea.	
  Si	
  nos	
  basamos	
  en	
  tres	
  obras	
  chilenas	
  estrenadas	
  el	
  

año	
   2012,	
   fue	
   para	
   ejemplificar	
   algunos	
   factores	
   que	
   intervienen	
   en	
   la	
  

experiencia	
   escénica.	
  Nos	
  parece	
   fundamental	
   en	
  el	
   ejercicio	
  de	
   la	
   creación	
  

tener	
  en	
  cuenta	
  el	
  rol	
  del	
  espectador	
  y	
  las	
  relaciones	
  que	
  queremos	
  construir	
  

en	
   cuanto	
   al	
   “reparto	
   de	
   lo	
   sensible”.	
   Aún	
   cuando	
   no	
   exista	
   una	
   manera	
  

“correcta”	
  para	
  vincular	
  al	
  espectador	
  con	
  la	
  obra	
  de	
  danza	
  contemporánea,	
  

el	
   repensar	
   las	
   relaciones	
   que	
   queremos	
   establecer	
   en	
   el	
   ámbito	
   creativo	
  

puede	
   ser	
   también	
   una	
   invitación	
   para	
   repensar	
   de	
   qué	
  manera	
   queremos	
  

generar	
   relaciones	
   humanas.	
   Si	
   la	
   danza	
   contemporánea	
   es	
   un	
   juego	
   de	
  

dinámicas	
  sociales	
  del	
  que	
  tanto	
  espectador@s	
  como	
  creador@s	
  y	
  bailarin@s	
  

forman	
   parte,	
   puede	
   también	
   ser	
   un	
   micro-­‐modelo	
   de	
   la	
   sociedad	
   desde	
  

cómo	
  se	
  crea,	
   cómo	
   	
  se	
  organiza	
  y	
  cómo	
  se	
  propone	
  para	
  el	
  espectador.	
  De	
  

este	
   modo	
   podemos	
   inferir,	
   que	
   la	
   creación	
   de	
   obra	
   es	
   un	
   semillero	
   de	
  

posibilidades	
   para	
   imaginar	
   y	
   construir	
   	
  nuevas	
   experiencias,	
   que	
   	
  rompan	
  

con	
   las	
   construcciones	
   comunes	
   de	
   realidad,	
   con	
   el	
   sentido	
   de	
   obediencia,	
  

con	
   las	
   lógicas	
  de	
   lo	
  privado	
  y	
   lo	
  público,	
  con	
   las	
  maneras	
  de	
  ver	
  o	
  decir	
  el	
  

mundo.



	
   	
   	
   |	
  131	
  
	
  
	
  
	
  

LA	
   IMPROVISACIÓN	
  EN	
  LA	
  DANZA	
  CONTEMPORÁNEA	
  COMO	
  LENGUAJE	
  

UNA	
  REFLEXIÓN	
  DESDE	
  LA	
  HERMENÉUTICA	
  MODERNA	
  	
  

Catalina	
  Longás∗	
  	
  

	
  

	
  

En	
  el	
  presente	
  artículo	
   lo	
  que	
  se	
  plantea,	
  es	
  de	
  qué	
   forma	
  puede	
  ser	
  

entendida	
   la	
   improvisación	
   en	
  danza	
   contemporánea	
   como	
  un	
   lenguaje.	
  De	
  

este	
  modo,	
   lo	
  primero	
  es	
  definir	
  del	
  mejor	
  modo	
  posible	
   lo	
  que	
  se	
  entiende	
  

por	
   improvisación	
  en	
  danza	
   contemporánea,	
  para	
  después	
   fijar	
  dos	
  marcos	
  

teóricos	
   importantes	
   en	
   los	
   cuales	
   encontrar	
   sustento	
  para	
   desarrollar	
   una	
  

reflexión.	
  El	
  primero,	
  tiene	
  relación	
  con	
  el	
  lenguaje	
  y	
  su	
  posible	
  relación	
  con	
  

la	
   improvisación	
   en	
   danza	
   contemporánea,	
   abordando	
   algunas	
   teorías	
  

generales	
  de	
  lingüística	
  y	
  filosofía	
  del	
  lenguaje.	
  El	
  segundo	
  tiene	
  relación	
  con	
  

la	
  interpretación,	
  y	
  encuentra	
  su	
  soporte	
  en	
  algunos	
  elementos	
  esenciales	
  de	
  

la	
  “teoría	
  de	
  la	
  acción”.	
  La	
  motivación	
  principal	
  para	
  investigar	
  sobre	
  el	
  tema	
  

de	
   la	
   improvisación,	
   surgió	
   a	
   partir	
   de	
   la	
   experiencia	
   vivida	
   durante	
   los	
  

cuatro	
  años	
  de	
  carrera	
  en	
  danza,	
  años	
  en	
  los	
  que	
  llamó	
  considerablemente	
  mi	
  

atención	
   ver	
   los	
   estados	
   a	
   los	
   que	
   se	
   entraba	
  mediante	
   el	
   movimiento	
   del	
  

cuerpo.	
  Por	
  mi	
  propia	
  experiencia	
  y	
  por	
  lo	
  que	
  comentaban	
  mis	
  compañeros	
  

noté	
  que	
  existía	
  una	
  especie	
  de	
  "habla	
  del	
  cuerpo".	
  La	
  experiencia	
  era	
  vivida	
  

como	
  si	
  el	
  cuerpo	
  comenzara	
  a	
  expresarse	
  y	
  manifestarse	
   independiente	
  de	
  

uno	
  (uno	
  entendido	
  como	
  un	
  ser	
  racional	
  consciente	
  de	
  todo	
  lo	
  que	
  hace),	
  de	
  

una	
   decisión	
   calculada	
   que	
   se	
   pudiera	
   tomar	
   en	
   ese	
   momento.	
   Del	
   mismo	
  

modo,	
   quisiera	
   destacar	
   algo	
   no	
   menos	
   importante	
   que	
   motivó	
   esta	
  

investigación:	
  Al	
  menos	
  en	
  mi	
  experiencia	
  personal,	
  noté	
  que	
  dentro	
  de	
  todas	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
∗	
  Profesora	
  de	
  Danza.	
  Licenciada	
  en	
  Danza	
  (2010)	
  y	
  Titulada	
  de	
  Pedagogía	
  en	
  Danza	
  (2012)	
  en	
  
la	
  Universidad	
  de	
  Artes	
  y	
  Ciencias	
  Sociales	
  ARCIS.	
  Actualmente	
  se	
  desempeña	
  como	
  docente	
  
en	
   diversos	
   colegios	
   de	
   Santiago	
   trabajando	
   principalmente	
   con	
   niños	
   y	
   como	
   profesora	
  
ayudante	
   en	
   la	
   Universidad	
   ARCIS	
   en	
   los	
   ramos	
   Taller	
   de	
   Improvisación	
   I	
   y	
   Técnica	
  
Contemporánea	
  II.	
  Ha	
  participado	
  en	
  	
  la	
  columna	
  “Problematizando	
  la	
  danza”	
  de	
  la	
  revista	
  de	
  
arte	
  online	
  El	
  Guillatún.	
  Desde	
  el	
  2011	
  se	
  especializa	
  en	
  flamenco	
  tomando	
  cursos	
  en	
  diversas	
  
escuelas	
  de	
  Santiago	
  de	
  Chile.	
  



La	
  improvisación	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  como	
  lenguaje	
  |	
  132	
  
	
  
	
  
	
  
las	
   herramientas	
   que	
   me	
   entregó	
   la	
   universidad,	
   era	
   en	
   la	
   improvisación	
  

donde	
   se	
   abría	
   una	
   posibilidad	
   de	
   poder	
   experimentar	
   una	
   forma	
   más	
  

personal	
  (y	
  auténtica	
  quizás)	
  de	
  practicar	
  la	
  danza.	
  

	
  

De	
   este	
   modo,	
   me	
   encontré	
   con	
   las	
   siguientes	
   interrogantes:	
   ¿Qué	
   dice	
  

nuestro	
   cuerpo	
   cuando	
   improvisamos?	
   Si	
   partimos	
   de	
   la	
   hipótesis	
   que	
   la	
  

danza	
  es	
  un	
  lenguaje,	
  es	
  decir,	
  un	
  sistema	
  de	
  signos	
  con	
  sentido	
  y	
  significado	
  

¿No	
   podríamos	
   suponer	
   que	
   los	
   movimientos	
   que	
   constituyen	
   una	
  

improvisación	
  en	
  danza	
  son,	
  o	
  se	
  comportan	
  también,	
  como	
  un	
  lenguaje?	
  ¿No	
  

nos	
   dicen	
   algo	
   también,	
   esos	
   movimientos?	
   Mediante	
   estas	
   preguntas	
   se	
  

desea	
  indagar	
  hasta	
  qué	
  punto	
  el	
  sujeto	
  que	
  improvisa	
  bailando	
  se	
  nutre	
  de	
  

elementos	
   y/o	
   materiales	
   que,	
   o	
   bien,	
   están	
   ocultos	
   en	
   su	
   interior,	
   o	
   bien	
  

beben	
   invisiblemente	
   de	
   una	
   relación	
   con	
   el	
   otro,	
   con	
   el	
   espectador	
   y	
   que,	
  

por	
   ende,	
   impregnados	
   de	
   subjetividad,	
   no	
   se	
   construyen	
   desde	
   la	
   nada	
   ni	
  

por	
  mero	
  azar.	
  ¿Sobre	
  qué	
  soportes	
  se	
  instala	
  o	
  se	
  sostiene	
  la	
  improvisación	
  

en	
   danza	
   contemporánea?	
   ¿Podemos	
   entender	
   qué	
   dice	
   nuestro	
   cuerpo	
  

cuando	
   improvisamos?	
   ¿Qué	
   es	
   lo	
   necesario,	
   mientras	
   se	
   improvisa,	
   para	
  

alcanzar	
  esa	
  libertad	
  de	
  movimiento	
  tan	
  mencionada?	
  Suponemos	
  que	
  existe	
  

algo	
   en	
   la	
   improvisación	
   que	
   está	
   implícito,	
   algo	
   que	
   no	
   se	
   entiende	
   en	
   su	
  

totalidad	
   pero	
   que,	
   a	
   pesar	
   de	
   su	
   opacidad,	
   está	
   ahí,	
   en	
   menor	
   o	
   mayor	
  

medida,	
  detrás	
  de	
  cada	
  improvisación.	
  Entonces	
  ¿No	
  será	
  precisamente	
  este	
  

camino	
   de	
   des-­‐ocultamiento	
   de	
   aquello	
   que	
   está	
   implícito	
   en	
   la	
  

improvisación	
  el	
  vehículo	
  para	
  alcanzar	
  esa	
  ansiada	
  libertad	
  que	
  persigue	
  la	
  

improvisación?	
   Dicha	
   libertad	
   apuntaría	
   a	
   encontrar	
   nuevos	
   lenguajes,	
  

nuevas	
   formas	
   de	
   expresión.	
   Pero	
   más	
   allá	
   de	
   eso	
   ¿Podemos,	
   luego	
   de	
  

improvisar,	
   interpretar	
   qué	
   fue	
   lo	
   que	
   hicimos	
   y	
   por	
   qué?	
   ¿	
   El	
   espectador	
  

puede	
  interpretar	
  qué	
  hizo	
  alguien	
  al	
  que	
  vio	
  improvisar?	
  	
  

	
  

Con	
   estas	
   preguntas	
   como	
   guías,	
   se	
   busca	
   dilucidar	
   si	
   las	
   infinitas	
  

combinaciones	
   de	
   movimientos	
   que	
   conforman	
   la	
   improvisación	
   en	
   danza	
  

contemporánea	
   pueden	
   ser	
   interpretadas	
   como	
   lenguaje,	
   es	
   decir,	
   como	
  

poseedoras	
   de	
   sentido	
   y	
   significado,	
   aunque	
   estos	
   no	
   tengan	
   una	
   lectura	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  133	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

unívoca,	
   sino,	
   más	
   bien,	
   metafórica	
   y	
   estén,	
   por	
   tanto,	
   abiertos	
  

constantemente	
  a	
  nuevas	
   interpretaciones,	
  en	
  una	
  suerte	
  de	
  paralelo	
  con	
  el	
  

carácter	
  fugaz	
  y	
  efímero	
  de	
  la	
  propia	
  improvisación.	
  

	
  

	
  

Improvisación	
  en	
  danza	
  contemporánea	
  

	
  

Para	
   abordar	
   esta	
   compleja	
   relación	
   de	
   términos	
   “improvisación	
   en	
  

danza	
   contemporánea”	
   lo	
   	
   primero	
   que	
   comparto	
   es	
   un	
   desglose	
   y	
   una	
  

definición	
   de	
   cada	
   concepto,	
   es	
   decir	
   “improvisación”,	
   “danza”,	
   y	
   “danza	
  

contemporánea”.	
  Así	
  a	
  partir	
  de	
  la	
  definición	
  de	
  cada	
  uno	
  es	
  posible	
  efectuar	
  

una	
   relación	
   para	
   saber	
   qué	
   significa	
   o	
   qué	
   podemos	
   entender	
   como	
  

“improvisación	
   en	
   danza	
   contemporánea”.	
   Además,	
   me	
   parece	
   importante	
  

situar	
  el	
   contexto	
  en	
  que	
  surge	
   la	
   improvisación	
  en	
  danza	
  y	
  a	
  partir	
  de	
  eso	
  

saber	
   qué	
   motivaciones	
   tiene,	
   para	
   así	
   poder	
   extraer	
   sus	
   principales	
  

características.	
  Por	
  improvisación	
  se	
  entiende	
  algo	
  que	
  se	
  hace	
  de	
  pronto,	
  sin	
  

haberlo	
  planificado	
  con	
  antelación.	
  El	
  foco	
  importante	
  de	
  una	
  improvisación	
  

está	
   en	
   lo	
   que	
   se	
   improvisa	
   y	
   no	
   en	
   otros	
   factores	
   que	
   puedan	
   entrar	
   a	
  

interactuar	
   en	
   el	
   momento	
   que	
   ocurre	
   una	
   improvisación.	
   Por	
   último	
   la	
  

improvisación	
  tiene	
  una	
  estrecha	
  relación	
  con	
  lo	
  efímero	
  y	
  lo	
  pasajero	
  de	
  una	
  

acción,	
  pues	
  será	
  única	
  e	
   irrepetible.	
  Los	
  movimientos	
  no	
  están	
  preparados	
  

(no	
   realizo	
   movimientos	
   que	
   ya	
   me	
   sepa	
   o	
   una	
   frase	
   de	
   movimientos	
  

previamente	
   fijada),	
   sino	
   que	
   son	
   “nuevos”	
   y	
   surgen	
   al	
   momento	
   de	
  

improvisar.	
   Podemos	
   tener	
   reglas	
   o	
   premisas	
   para	
   improvisar,	
   pero	
   lo	
  

improvisado	
  serán	
  los	
  movimientos	
  únicos	
  e	
  irrepetibles,	
  pues	
  si	
  se	
  llegan	
  a	
  

rescatar	
   algunos	
   y	
   a	
   fijar,	
   se	
   vuelve	
   “fraseo”	
   o	
   una	
   secuencia	
   aprendida,	
  

perdiendo	
  así	
  la	
  característica	
  de	
  improvisación,	
  una	
  improvisación	
  como	
  tal	
  

jamás	
   se	
   repetirá.	
   Para	
   definir	
   danza	
   me	
   apoyé	
   principalmente	
   en	
   tres	
  

criterios	
   que	
   plantea	
   Carlos	
   Pérez	
   Soto170.	
   El	
   primero	
   es	
   que	
   en	
   danza	
  

siempre	
   habrá	
   cuerpo	
   humano,	
   segundo	
   que	
   la	
   materia	
   propia	
   de	
   lo	
   que	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
170	
  PÉREZ,	
  Proposiciones…	
  op.	
  cit.	
  



La	
  improvisación	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  como	
  lenguaje	
  |	
  134	
  
	
  
	
  
	
  
ocurre	
  es	
  el	
  movimiento	
  y	
  por	
  último	
  que	
  existe	
  una	
  relación	
  con	
  lo	
  escénico	
  

mediante	
   la	
   relación	
   existente	
   entre	
   coreógrafo/intérprete/público 171 .	
  

Entonces,	
   entendiendo	
   danza	
   desde	
   esos	
   criterios	
   podríamos	
   decir	
   que	
   la	
  

improvisación	
  en	
  danza	
  son	
  movimientos	
  que	
  ejecuta	
  un	
  cuerpo	
  humano	
  sin	
  

haberlos	
   preparado	
   previamente.	
   Como	
   esta	
   definición	
   parece	
   algo	
  

incompleta	
  ya	
  que	
  podríamos	
  entender	
  que	
  cualquier	
  movimiento	
  realizado	
  

en	
   cualquier	
   situación	
   o	
   circunstancia	
   es	
   una	
   improvisación	
   en	
   danza,	
  

quisiera	
  agregar	
  un	
  pequeño	
  análisis	
  que	
   	
   colabore	
  a	
  despejar	
  dudas	
  y	
  que	
  

tiene	
   relación	
   con	
   la	
   disposición	
   con	
   la	
   cual	
   nos	
   enfrentamos	
   a	
   una	
  

improvisación.	
   Existe	
   una	
   cierta	
   libertad	
   de	
   acción	
   en	
   ese	
   momento	
   y,	
  

estemos	
  donde	
  estemos	
  o	
  nos	
  encontremos	
  en	
  cualquier	
  situación,	
   siempre	
  

se	
  decide	
  comenzar	
  a	
  improvisar,	
  disponiéndonos	
  a	
  realizar	
  dicha	
  acción.	
  Es	
  

decir,	
  no	
  todos	
   los	
  movimientos	
  que	
  se	
  ejecutan	
  sin	
  preparación	
  previa	
  son	
  

una	
  improvisación	
  en	
  danza.	
  La	
  danza	
  contemporánea	
  y	
  la	
  improvisación	
  en	
  

esta,	
   surgen	
  primeramente,	
  como	
  una	
  vanguardia	
  contestataria	
  a	
   los	
  estilos	
  

ya	
   existentes	
   de	
   danza	
   -­‐académico	
   y	
  moderno-­‐.	
  Mediante	
   esta	
   se	
   establece	
  

una	
  exploración	
  que	
  va	
  más	
  allá	
  de	
   lo	
  conocido,	
  que	
  crea	
  nuevas	
   formas	
  de	
  

practicar	
   la	
   danza.	
   Entre	
   sus	
   búsquedas	
   generales,	
   nos	
   encontramos	
   con	
   la	
  

intención	
   de	
   democratizar	
   la	
   danza	
   -­‐es	
   decir,	
   cualquiera	
   puede	
   danzar-­‐,	
  

liberar	
   al	
   cuerpo	
   de	
   los	
   patrones	
   preestablecidos	
   por	
   otras	
   técnicas.	
   Se	
  

comienzan	
  entonces	
  a	
  valorar	
  todo	
  tipo	
  de	
  movimientos	
  -­‐no	
  sólo	
  la	
  técnica	
  y	
  

el	
   apresto-­‐,	
   se	
   fomenta	
   el	
   desarrollo	
   creativo	
   de	
   cada	
   sujeto	
   para	
   que	
  

encuentre	
   una	
   expresión	
   más	
   libre	
   y	
   auténtica	
   que	
   vaya	
   más	
   allá	
   de	
   las	
  

técnicas	
   convencionales.	
   Personalmente	
   me	
   encontré	
   con	
   la	
   danza	
  

contemporánea	
   ya	
   institucionalizada	
   en	
   la	
   universidad.	
   Entre	
   sus	
  

características	
  principales	
  está	
  el	
  hecho	
  de	
  que	
  no	
  busca	
  cerrar	
  posibilidades	
  

presentando	
  patrones	
   fijos	
   de	
   corporalidad	
   y	
   de	
  movimientos,	
   sino	
   todo	
   lo	
  

contrario,	
  su	
  intención	
  es	
  abrir	
  posibilidades	
  a	
  cada	
  cuerpo,	
  y	
  que	
  cada	
  sujeto	
  

pueda	
   moverse	
   desde	
   la	
   realidad	
   de	
   su	
   propia	
   corporalidad.	
   Es	
   un	
   medio	
  

para	
   aprender	
   a	
   mover	
   el	
   cuerpo	
   eficientemente	
   en	
   relación	
   a	
   las	
  

posibilidades	
   de	
   cada	
   individuo.	
   No	
   unifica	
   a	
   los	
   sujetos,	
   trabaja	
   con	
   cada	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
171	
  Ibíd.	
  p.	
  19.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  135	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

individuo	
  y	
  no	
  con	
  estereotipos.	
  Valora	
  sobremanera	
  la	
  auto-­‐reflexión,	
  por	
  lo	
  

cual	
   se	
   autocritica	
   constantemente	
   dando	
   paso	
   a	
   nuevas	
   posibilidades	
   de	
  

movimiento.	
  Por	
  último,	
   fomenta	
  una	
  activación	
  sensible	
  del	
   cuerpo,	
  por	
   lo	
  

que	
   el	
   rol	
   del	
   intérprete	
   es	
   un	
   rol	
   activo,	
   consciente	
   de	
   su	
   cuerpo	
   y	
   de	
   su	
  

accionar.	
  Es	
  dentro	
  de	
  ese	
  contexto	
  donde	
  a	
  la	
  improvisación	
  se	
  le	
  comienza	
  a	
  

dar	
  un	
  sentido	
  y	
  un	
  valor	
  personal.	
  De	
  esta	
  manera	
  se	
  extrae,	
  a	
  mi	
  criterio,	
  

uno	
  de	
   los	
   roles	
  esenciales	
  de	
   la	
   improvisación	
  en	
  danza	
  contemporánea,	
   a	
  

saber,	
   que	
   cada	
   sujeto	
  pueda	
   explorar	
   su	
  propia	
   corporalidad	
  mediante	
   las	
  

herramientas	
   que	
   ha	
   ido	
   adquiriendo	
   (me	
   refiero	
   a	
   las	
   características	
   ya	
  

mencionadas)	
   para	
   así	
   lograr	
   encontrar	
   su	
   propia	
   manera	
   de	
   moverse,	
   su	
  

propio	
  lenguaje	
  corporal.	
  

	
  

De	
   esta	
   manera	
   y	
   habiendo	
   mencionado	
   qué	
   implica	
   improvisar	
   en	
   danza	
  

contemporánea,	
   es	
   que	
   quiero	
   abordar	
   cómo	
   esta	
   puede	
   ser	
   entendida	
   en	
  

tanto	
   lenguaje,	
   para	
   lo	
   cual	
   me	
   inspiro	
   en	
   tres	
   autores:	
   Ferdinand	
   de	
  

Saussure	
   (lingüista),	
   Ludwig	
   Wittgenstein	
   y	
   Gottlob	
   Frege	
   (ambos	
  

pensadores	
  de	
  filosofía	
  del	
  lenguaje).	
  	
  

	
  

	
  

Elementos	
  básicos	
  que	
  constituyen	
  un	
  lenguaje	
  

	
  

Ferdinand	
  De	
  Saussure	
   	
  plantea	
  que	
  el	
   lenguaje	
  está	
  conformado	
  por	
  

la	
   lengua	
   y	
   el	
   habla.	
   La	
   lengua	
   es	
   un	
   conjunto	
   de	
   signos	
   distintos	
   que	
  

corresponden	
   a	
   ideas	
   distintas.	
   Corresponde	
   a	
   la	
   parte	
   social	
   del	
   lenguaje,	
  

por	
   lo	
  tanto	
  se	
  aprende.	
  El	
  habla,	
  en	
  cambio,	
  es	
   la	
  ejecución	
  del	
   lenguaje,	
   lo	
  

que	
  corresponde	
  a	
  la	
  parte	
  individual.	
  Dentro	
  de	
  la	
  lengua	
  el	
  signo,	
  a	
  su	
  vez,	
  

implica	
   dos	
   aspectos	
   el	
   significado	
   y	
   el	
   significante.	
   El	
   significado	
  

corresponde	
  al	
  concepto	
  y	
  el	
  significante	
  a	
  la	
  imagen	
  acústica	
  (o	
  visual)	
  que	
  

uno	
  tiene	
  de	
  ese	
  concepto.	
  Un	
  ejemplo	
  de	
  esto	
  lo	
  encontramos	
  en	
  un	
  idioma	
  

cualquiera,	
  por	
  ejemplo,	
  el	
  español:	
  El	
  español	
  correspondería	
  a	
  la	
  lengua,	
  la	
  

cual	
  es	
  aprendida	
  socialmente	
  y	
  el	
  habla	
  sería	
  la	
  manera	
  en	
  que	
  ejecutamos	
  



La	
  improvisación	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  como	
  lenguaje	
  |	
  136	
  
	
  
	
  
	
  
esa	
   lengua	
  española,	
  es	
  decir	
  como	
  la	
  hablamos.	
  Un	
  signo	
  sería	
  por	
  ejemplo	
  

“mesa”,	
   el	
   significado	
   de	
   mesa	
   es	
   lo	
   que	
   entendemos	
   por	
   “mesa”,	
   y	
   el	
  

significante	
  es	
  la	
  palabra	
  como	
  tal	
  en	
  su	
  sonoridad	
  (cuando	
  se	
  dice)	
  o	
  visual	
  

(cuando	
  se	
  ve	
  escrita).172	
  Grafico	
  esto	
  en	
  un	
  cuadro	
  que	
  nos	
  pueda	
  ayudar	
  a	
  

entender	
  de	
  mejor	
  manera	
  lo	
  antes	
  expuesto:	
  

	
  
A	
   Ludwig	
   Wittgenstein	
   se	
   le	
   conocen	
   dos	
   períodos,	
   en	
   los	
   cuales	
   cambió	
  	
  

radicalmente	
  su	
  forma	
  de	
  entender	
  el	
  lenguaje.	
  En	
  un	
  comienzo	
  Wittgenstein	
  

entendía	
   significado	
   como	
   representación	
   y	
   por	
   esto	
   planteaba	
   que	
   la	
  

representación	
  que	
  uno	
  se	
  hacía	
  de	
  un	
  concepto	
  era	
  sumamente	
  concreta	
  y	
  

unívoca.	
  Pero	
  luego,	
  el	
  segundo	
  Wittgenstein	
  planteó	
  que	
  la	
  significación	
  del	
  

lenguaje	
   no	
   estaba	
   en	
   la	
   representación	
   sino	
   en	
   el	
   uso,	
   de	
   esta	
   manera	
  

entender	
   una	
   palabra	
   no	
   es	
   saber	
   o	
   comprender	
   su	
   significado	
   como	
  

representación,	
   sino	
   saber	
   cómo	
   se	
   ocupa.	
   A	
   partir	
   de	
   esto,	
   Wittgenstein	
  

utiliza	
   la	
   metáfora	
   de	
   “juegos	
   de	
   lenguaje”,	
   explicando	
   así,	
   que	
   existen	
  

diversos	
   tipos	
  de	
   lenguajes.	
   	
  Por	
  último	
  y	
  en	
  relación	
  a	
   lo	
  anterior,	
  el	
  autor	
  

señala	
  la	
  noción	
  de	
  regla,	
  cada	
  juego	
  de	
  lenguaje	
  tendría	
  sus	
  propias	
  reglas,	
  

las	
  cuales	
  se	
  aprenden	
  socialmente	
  mediante	
  aprobación	
  o	
  reprobación,	
  estas	
  

reglas	
  nos	
  van	
  indicando	
  el	
  uso	
  de	
  cada	
  palabra	
  en	
  cada	
  juego	
  de	
  lenguaje:	
  

	
  

Se	
   piensa	
   que	
   aprender	
   el	
   lenguaje	
   consiste	
   en	
   dar	
   nombres	
   a	
  

objetos,	
   a	
   saber:	
   A	
   seres	
   humanos,	
   formas,	
   colores,	
   dolores,	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
172	
  Cf.	
  DE	
  SAUSSURE,	
  Ferdinand,	
  Curso	
  de	
  Lingüística	
  General,	
  	
  Losada,	
  Buenos	
  Aires,	
  1994,	
  pp.	
  
36-­‐94.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  137	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

estados	
   de	
   ánimo,	
   números,	
   etc.	
   Como	
   se	
   dijo:	
   Nombrar	
   es	
   algo	
  

similar	
   a	
   fijar	
   un	
   rótulo	
   en	
   una	
   cosa.	
   Se	
   puede	
   llamar	
   a	
   esa	
   una	
  

preparación	
   para	
   el	
   uso	
   de	
   una	
   palabra	
   ¿Pero	
   para	
   qué	
   es	
   una	
  

preparación?173	
  	
  

	
  

A	
   continuación	
   un	
   cuadro	
   conceptual	
   con	
   el	
   planteamiento	
   general	
   de	
  

Wittgenstein:	
  

	
  
	
  

Frege,	
  por	
  su	
  parte,	
  distingue	
  dos	
  elementos	
   fundamentales	
  en	
  el	
  signo,	
  por	
  

una	
  parte	
  reconoce	
   la	
  referencia	
  del	
  signo,	
  que	
  es	
   lo	
  referido	
  o	
  designado,	
  y	
  

que	
  será	
  común	
  en	
  la	
  realidad.	
  Por	
  otra	
  reconoce	
  el	
  sentido	
  del	
  signo,	
  el	
  que	
  

corresponde	
  a	
  distintos	
  modos	
  de	
  presentar	
  lo	
  referido	
  y	
  que	
  puede	
  o	
  no	
  ser	
  

común	
   entre	
   personas.	
   De	
   esta	
  manera	
   podemos	
   tener	
   distintos	
   sentidos	
   -­‐

modos	
  de	
  presentación-­‐	
  para	
   referirnos	
   a	
   lo	
  que	
  queremos	
  designar.	
   Frege	
  

expone	
  el	
  siguiente	
  ejemplo	
  para	
  acercarse	
  a	
  la	
  diferencia	
  entre	
  el	
  sentido	
  y	
  la	
  

referencia	
  profundizando	
  así	
  en	
  lo	
  anterior:	
  Sean	
  a,	
  b	
  y	
  c	
  las	
  rectas	
  que	
  unen,	
  

los	
  vértices	
  de	
  un	
  triángulo	
  con	
   los	
  puntos	
  medios	
  de	
   los	
   lados	
  opuestos,	
  el	
  

punto	
   de	
   intersección	
   de	
   a	
   y	
   b	
   sería	
   el	
   mismo	
   que	
   el	
   de	
   b	
   y	
   c.	
   Entonces	
  

tenemos	
   diferentes	
   designaciones	
   para	
   un	
   mismo	
   punto,	
   y	
   estos	
   nombres	
  

(punto	
  de	
  intersección	
  de	
  a	
  y	
  b,	
  punto	
  de	
  intersección	
  de	
  b	
  y	
  c)	
  indican	
  a	
  su	
  

vez	
   distintos	
   modos	
   de	
   presentación	
   de	
   una	
   misma	
   cosa	
   (el	
   punto	
   de	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
173	
  WITTGENSTEIN,	
  Investigaciones	
  filosóficas…,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  43.	
  



La	
  improvisación	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  como	
  lenguaje	
  |	
  138	
  
	
  
	
  
	
  
intersección),	
  por	
  lo	
  que	
  la	
  proposición	
  contiene	
  un	
  conocimiento	
  efectivo174.	
  

Es	
   decir,	
   cualquiera	
   de	
   esos	
   modos	
   de	
   presentación	
   permite	
   conocer	
  

efectivamente	
   lo	
  que	
   se	
   está	
  nombrando.	
  A	
   continuación	
  grafico	
  el	
   ejemplo	
  

para	
  así	
  comprenderlo	
  mejor:	
  

	
  

	
  
	
  

A	
  esto	
  Frege	
  agrega	
  otro	
  elemento:	
  El	
  de	
   la	
  representación	
  que	
  uno	
  se	
  hace	
  

del	
  signo,	
  que	
  nunca	
  será	
  común	
  entre	
  sujetos,	
  ya	
  que	
  será	
  siempre	
  subjetiva,	
  

pues	
  depende	
  de	
  cada	
  individuo175.	
  De	
  esta	
  manera	
  nos	
  encontramos	
  con	
  los	
  

elementos	
  que	
  plantea	
  Frege	
  ordenados	
  en	
  el	
  siguiente	
  esquema:	
  

	
  

	
  
	
  

¿Es	
  la	
  improvisación	
  en	
  danza	
  contemporánea	
  un	
  lenguaje?	
  

	
  

¿Puede	
   la	
   improvisación	
   en	
   danza	
   contemporánea	
   considerarse	
   un	
  

lenguaje?	
  Después	
  de	
  esta	
  presentación	
  de	
  algunos	
  aspectos	
  del	
  pensamiento	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
174	
  Cf.	
   FREGE,	
   Gottlob,	
   “Sobre	
   sentido	
   y	
   referencia”,	
   VILLANUEVA,	
   Luis,	
   La	
   búsqueda	
   del	
  
significado:	
  Lecturas	
  de	
  filosofía	
  del	
  lenguaje,	
  	
  Tecnos,	
  Madrid,	
  2005,	
  p.	
  30.	
  
175	
  Ibíd.,	
  p.	
  29.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  139	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

de	
   estos	
   tres	
   filósofos	
   que	
   he	
   considerado	
   importantes	
   para	
   esta	
   reflexión,	
  

quisiera	
   hacer	
   algunas	
   consideraciones	
   a	
   propósito	
   de	
   esta	
   pregunta,	
  

atendiendo	
  al	
  aporte	
  que,	
  pienso,	
  ellos	
  pueden	
  entregarnos.	
  En	
  primer	
  lugar,	
  

me	
   gustaría	
   señalar	
   que,	
   aunque	
   los	
   tres	
   planteamientos	
   parecen	
   diversos,	
  

creo	
   que	
   en	
   lo	
   esencial	
   no	
   se	
   contradicen	
   sino	
   que,	
   más	
   bien,	
   se	
  

complementan,	
   aportando	
   diversas	
   perspectivas	
   del	
   mismo	
   asunto	
   lo	
   que,	
  

lejos	
   de	
   ser	
   un	
   problema,	
   nos	
   ayuda	
   a	
   abordar	
   el	
   tema	
   del	
   lenguaje	
   desde	
  

diferentes	
  aspectos.	
  

	
  

En	
  relación	
  a	
  Saussure,	
  lo	
  primero	
  que	
  se	
  debe	
  destacar	
  es	
  lo	
  que	
  él	
  menciona	
  

en	
  relación	
  a	
  la	
  capacidad	
  que	
  tiene	
  el	
  ser	
  humano	
  para	
  constituir	
  una	
  lengua,	
  

es	
  decir	
  que	
  lo	
  esencial	
  en	
  el	
  lenguaje	
  no	
  es	
  que	
  el	
  ser	
  humano	
  use	
  su	
  aparato	
  

vocal	
   para	
   comunicarse,	
   sino	
   el	
   que	
   constituya	
   uno176 .	
   Esto	
   me	
   parece	
  

importante	
  en	
  cuanto	
  la	
  improvisación	
  podría	
  ser	
  leída	
  como	
  un	
  lenguaje	
  que	
  

constituyó	
   el	
   ser	
  humano	
  para	
   comunicarse177.	
   En	
   relación	
   a	
   los	
   elementos	
  

que	
   él	
   expone,	
   planteo	
   que	
   sí	
   pueden	
   ser	
   vistos	
   en	
   una	
   improvisación	
   en	
  

danza.	
   Por	
   analogía,	
   la	
   lengua	
   sería	
   el	
   conjunto	
   de	
   movimientos	
   que	
   la	
  

constituyen	
   socialmente.	
  El	
  habla	
   sería	
   la	
   ejecución	
   individual	
   (mediante	
  el	
  

cuerpo)	
  de	
  esos	
  movimientos.	
  Se	
  podría	
  hablar	
  así	
  de	
  una	
  lengua	
  constituida	
  

por	
  movimientos	
  y	
  de	
  un	
  habla	
  del	
  cuerpo.	
  En	
  cuanto	
  al	
  signo,	
  el	
  significante	
  

sería	
   un	
   movimiento	
   cualquiera	
   constituyente	
   de	
   una	
   improvisación	
   en	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
176	
  Cf.	
  DE	
  SAUSSURE,	
  Curso	
  de	
  Lingüística…,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  38.	
  
177	
  Sigo	
   en	
   este	
  momento,	
   la	
   lectura	
   que	
   realiza	
  Michel	
   Foucault	
   respecto	
   a	
   lo	
   que	
   significó,	
  
para	
  el	
  desarrollo	
  de	
  una	
  historia	
  de	
  la	
  interpretación,	
  el	
  pensamiento	
  de	
  Friedrich	
  Nietzsche,	
  
Foucault	
  y	
  Karl	
  Marx.	
  Foucault	
   sostiene	
  que	
  el	
   lenguaje	
  ha	
  producido	
  permanentemente	
  dos	
  
tipos	
   de	
   sospecha	
   que	
   han	
   hecho	
   necesario	
   un	
   desarrollo	
   de	
   las	
   técnicas	
   de	
   interpretación,	
  
técnicas	
  que	
  habrían	
  llegado	
  a	
  su	
  máximo	
  despliegue	
  con	
  estos	
  tres	
  pensadores	
  llamados,	
  por	
  
ello,	
   filósofos	
  de	
  la	
  sospecha.	
  El	
  texto	
  preciso	
  en	
  el	
  que	
  me	
  inspiro	
  señala:	
  “Me	
  parece	
  que	
  se	
  
podría	
  decir	
  aquí	
   […]	
  que	
  el	
   lenguaje	
   […]	
  ha	
  hecho	
  nacer	
  siempre	
  dos	
  clases	
  de	
  sospecha.	
  1-­‐	
  
Ante	
  todo	
  la	
  sospecha	
  de	
  que	
  el	
  lenguaje	
  no	
  dice	
  lo	
  que	
  dice.	
  El	
  sentido	
  que	
  se	
  atrapa	
  y	
  que	
  es	
  
inmediatamente	
   manifiesto	
   no	
   es,	
   quizás,	
   en	
   realidad,	
   sino	
   un	
   sentido	
   menor,	
   que	
   protege,	
  
encierra	
  y	
  a	
  pesar	
  de	
  todo,	
  transmite	
  otro	
  sentido,	
  siendo	
  este	
  sentido	
  a	
  la	
  vez	
  el	
  sentido	
  más	
  
fuerte	
  y	
  el	
  sentido	
  “de	
  debajo”.	
  […]	
  2-­‐	
  Por	
  otra	
  parte	
  el	
  lenguaje	
  hace	
  nacer	
  esta	
  otra	
  sospecha:	
  
que	
  el	
  lenguaje	
  desborda,	
  de	
  alguna	
  manera,	
  su	
  forma	
  propiamente	
  verbal,	
  y	
  que	
  hay	
  muchas	
  
otras	
  cosas	
  en	
  el	
  mundo	
  que	
  hablan	
  y	
  que	
  no	
  son	
  lenguaje.	
  […]	
  probablemente	
  hay	
  lenguajes	
  
que	
   se	
   articulan	
   de	
   una	
  manera	
   no	
   verbal.”	
   FOUCAULT,	
  Michel,	
  Nietzsche,	
  Freud	
  y	
  Marx,	
   Ed.	
  
Espíritu	
  Libertario,	
  Santiago	
  de	
  Chile,	
  2011,	
  pp.	
  45-­‐46.	
  



La	
  improvisación	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  como	
  lenguaje	
  |	
  140	
  
	
  
	
  
	
  
danza	
   contemporánea	
   y	
   el	
   significado	
   sería	
   lo	
   que	
   alcanzamos	
   a	
  

“comprender”	
  de	
  ese	
  movimiento.	
  

	
  
	
  

Explayando	
   el	
   análisis	
   anterior,	
   al	
   relacionar	
   la	
   improvisación	
   en	
   danza	
  

contemporánea	
  con	
  el	
  planteamiento	
  de	
  Wittgenstein	
  -­‐quien	
  	
  plantea	
  que	
  el	
  

significado	
  está	
  en	
  el	
  uso-­‐,	
  podemos	
  considerar	
  a	
   la	
   improvisación	
  como	
  un	
  

juego	
  de	
  lenguaje,	
  es	
  decir	
  como	
  una	
  forma	
  de	
  lenguaje.	
  De	
  esta	
  manera,	
  para	
  

aprender	
   a	
   jugar	
   este	
   juego	
  de	
   lenguaje	
   habría	
   que	
   aprender	
   ciertas	
   reglas	
  

específicas	
   a	
   ese	
   juego.	
   Recordando	
   que	
   Wittgenstein	
   planteaba	
   que	
   el	
  

significado	
  consiste	
  en	
  aprender	
  una	
  forma	
  de	
  conducta	
  que	
  se	
  adquiere	
  en	
  el	
  

lecho	
  social	
  mediante	
  aprobación	
  y	
  reprobación,	
  en	
  el	
  juego	
  de	
  lenguaje	
  de	
  la	
  

improvisación	
  lo	
  social	
  estaría	
  dado	
  por	
  el	
  contexto	
  en	
  el	
  que	
  aprendemos	
  a	
  

improvisar.	
   Ejemplo	
   de	
   esto	
   es	
   una	
   clase	
   de	
   improvisación,	
   mediante	
  

aprobación	
  o	
  reprobación	
  vamos	
  aprendiendo	
  qué	
  se	
  debe	
  o	
  no	
  hacer,	
  vamos	
  

aprendiendo	
   las	
   reglas	
   del	
   juego	
   de	
   la	
   improvisación	
   en	
   danza	
  

contemporánea.	
   Esto	
   abre	
   hacia	
   problemática	
   central:	
   Teniendo	
   en	
  

consideración	
  la	
  función	
  que	
  queremos	
  rescatar	
  de	
  la	
  improvisación,	
  a	
  saber,	
  

encontrar	
   el	
   propio	
   movimiento	
   ¿cómo	
   pueden	
   existir	
   ésta	
   reglas	
   para	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  141	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

improvisar?	
   Este	
   tema	
  me	
   parece	
   clave	
   y	
   volveré	
   a	
   profundizar	
   en	
   él	
   mas	
  

adelante178.	
  	
  

	
  

	
  
	
  

Ahora	
  bien,	
  recordando	
  a	
  Frege	
  nos	
  encontramos	
  con	
  que	
  el	
  significado	
  está	
  

en	
  el	
  sentido	
  y	
  además	
  que	
  las	
  cosas	
  que	
  designa	
  el	
  lenguaje	
  tienen	
  más	
  de	
  un	
  

sentido	
  -­‐modo	
  de	
  presentación-­‐.	
  A	
  partir	
  de	
  este	
  planteamiento	
  me	
  gustaría	
  

esbozar	
  dos	
  distinciones	
  en	
  las	
  que	
  se	
  aplicaría	
  el	
  planteamiento	
  de	
  Frege	
  a	
  la	
  

improvisación	
   en	
   danza	
   contemporánea,	
   entendida	
   como	
   lenguaje.	
   La	
  

primera	
   distinción	
   sería	
   considerar	
   la	
   danza	
   como	
   una	
   forma	
   cultural	
   de	
  

lenguaje,	
   como	
   podemos	
   observar	
   la	
   presencia	
   de	
   otros	
   lenguajes	
   (técnico,	
  

matemático,	
  científico,	
  etc.).	
  De	
  esta	
  manera	
  el	
  lenguaje	
  de	
  la	
  danza	
  colabora	
  

a	
  enriquecer	
  cierto	
  objeto	
  -­‐entendido	
  también	
  como	
  concepto	
  o	
  temática-­‐,	
  es	
  

decir,	
   se	
   enriquece	
   la	
   referencia	
   con	
   distintos	
   sentidos	
   -­‐los	
   modos	
   de	
  

presentación-­‐	
   con	
   lo	
   cual	
   nos	
   ayuda	
   a	
   entender	
   el	
   objeto	
   de	
   un	
  modo	
  más	
  

amplio.	
   Nos	
   referimos	
   a	
   un	
   mismo	
   objeto	
   -­‐referencia-­‐	
   con	
   diferentes	
  

lenguajes	
  -­‐sentidos-­‐	
  con	
  lo	
  cual	
  enriquecemos	
  el	
  análisis	
  y	
  entendimiento	
  del	
  

objeto.	
   De	
   esta	
   forma,	
   los	
   lenguajes	
   actuarían	
   de	
   manera	
   complementaria,	
  

acercándonos	
  a	
  una	
  misma	
  referencia	
  desde	
  diversas	
  perspectivas.	
  Esto	
  nos	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
178	
  Cf.	
  LONGÁS,	
  Catalina,	
  Tesis	
  para	
  optar	
  al	
  título	
  de	
  pedagogía	
  en	
  Danza:	
  La	
  improvisación	
  en	
  
danza	
   como	
   lenguaje.	
   Una	
   reflexión	
   desde	
   la	
   hermenéutica	
   moderna,	
   Universidad	
   Arcis,	
  
Santiago	
  de	
  Chile,	
  2012,	
  pp.	
  47-­‐50.	
  



La	
  improvisación	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  como	
  lenguaje	
  |	
  142	
  
	
  
	
  
	
  
ayuda	
  a	
  ponderar	
   la	
   importancia	
  de	
   la	
  danza,	
   toda	
  vez	
  que	
  ella	
  nos	
  entrega	
  

una	
  experiencia	
  distinta	
  en	
  relación	
  a	
  los	
  objetos,	
  para	
  tener	
  una	
  perspectiva	
  

más	
   amplia.	
   La	
   segunda	
   distinción	
   es	
   que	
   ya	
   asumida,	
   después	
   de	
   todo	
   lo	
  

planteado,	
   es	
   que	
   podríamos	
   hablar	
   de	
   un	
   mismo	
   objeto	
   con	
   diferentes	
  

movimientos,	
   es	
   decir,	
   para	
   la	
   misma	
   referencia	
   efectuar	
   diferentes	
  

movimientos	
   -­‐modos	
   de	
   presentación-­‐.	
   De	
   esta	
   manera,	
   los	
   diferentes	
  

movimientos	
  aportarían	
  con	
  distintos	
  sentidos	
  ampliando	
  así	
  la	
  forma	
  en	
  que	
  

nos	
   aproximamos	
   a	
   la	
   referencia,	
   pudiendo	
   darle	
   al	
   espectador	
   distintas	
  

formas	
   de	
   acercamiento	
   también.	
   Esto	
   nos	
   revela	
   la	
   importancia	
   de	
   la	
  

improvisación	
   en	
   danza	
   contemporánea,	
   toda	
   vez	
   que	
   esta	
   aporta	
   a	
  

encontrar	
   diversos	
   movimientos,	
   es	
   decir,	
   aporta	
   a	
   que	
   indaguemos	
   en	
  

diferentes	
  sentidos,	
  para	
  ampliar	
  así	
  el	
  registro	
  y	
  luego	
  la	
  forma	
  en	
  la	
  que	
  nos	
  

expresamos	
  mediante	
  el	
  lenguaje	
  de	
  la	
  danza.	
  De	
  esta	
  manera	
  podemos	
  hacer	
  

una	
   analogía	
   de	
   los	
   elementos	
   planteados	
   por	
   Frege	
   y	
   los	
   elementos	
   de	
   la	
  

improvisación	
   en	
   danza	
   contemporánea.	
   El	
   signo	
   respondería	
   a	
   un	
  

movimiento	
   específico	
   del	
   cuerpo.	
   La	
   representación,	
   la	
   cual	
   es	
   siempre	
  

subjetiva,	
   tendría	
   dos	
   caras.	
   La	
   primera,	
   de	
   parte	
   del	
   bailarín,	
   sería	
   la	
  

propiocepción	
   que	
   tiene	
   de	
   sí	
  mismo	
   y	
   del	
   cuerpo	
   cuando	
   experimenta	
   ese	
  

movimiento,	
  y	
   la	
   segunda,	
  de	
  parte	
  del	
  espectador,	
  que	
  sería	
   la	
  experiencia	
  

que	
   tiene	
   cuando	
   observa	
   ese	
   movimiento.	
   El	
   sentido,	
   respondería	
   a	
   los	
  

diversos	
   movimientos	
   posibles	
   para	
   la	
   referencia.	
   Y	
   la	
   referencia,	
  

correspondería	
  a	
  lo	
  tematizado	
  -­‐concepto,	
  idea,	
  sensación,	
  situación,	
  	
  acción,	
  

etc.-­‐.	
  

	
  

	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  143	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

Ahora	
  bien,	
  a	
  partir	
  del	
  planteamiento	
  de	
  estos	
  tres	
  autores	
  se	
  puede	
  extraer	
  

algo	
  que	
  si	
  bien	
  no	
  se	
  ha	
  dicho	
  explícitamente	
  se	
  ha	
  dado	
  por	
  supuesto	
  en	
  los	
  

tres	
  planteamientos,	
   a	
   saber,	
   la	
   función	
  comunicativa	
  que	
   tiene	
  el	
   lenguaje:	
  

“Todos	
  sabemos	
  para	
  qué	
  sirve	
  un	
   lenguaje,	
   sirve	
  para	
   la	
  comunicación.”179	
  

En	
  torno	
  a	
  esto	
  pienso	
  que	
  se	
  confirma	
  que	
   la	
  danza	
  contemporánea	
  pueda	
  

considerarse	
  como	
  un	
  lenguaje,	
  ya	
  que	
  tiene	
  una	
  clara	
  función	
  comunicativa.	
  

Esto	
  nos	
  recuerda	
  el	
  tercer	
  criterio	
  planteado	
  por	
  Carlos	
  Pérez	
  Soto	
  que	
  dice	
  

relación	
   con	
   lo	
   escénico.	
   Esto	
   abre	
   el	
   otro	
   gran	
   concepto	
   que	
   guía	
   toda	
   la	
  

última	
  parte	
  de	
  mi	
  tesis	
  y	
  de	
  este	
  ensayo,	
  a	
  saber,	
  la	
  interpretación.	
  Entre	
  los	
  

elementos	
   básicos	
   de	
   toda	
   comunicación	
   nos	
   encontramos	
   con	
   emisor,	
  

receptor	
   y	
   mensaje.	
   El	
   emisor	
   envía	
   el	
   mensaje	
   al	
   receptor	
   y	
   el	
   receptor	
  

interpreta	
   ese	
  mensaje.	
  Es	
  aquí	
  donde	
  nos	
  encontramos	
  a	
  mi	
  criterio	
  con	
   la	
  

particularidad	
  del	
  lenguaje	
  de	
  la	
  improvisación	
  en	
  danza	
  contemporánea.	
  La	
  

exactitud	
  de	
  la	
  interpretación	
  probablemente	
  dependerá	
  del	
  tipo	
  de	
  lenguaje,	
  

recordando	
   a	
   Wittgenstein	
   y	
   los	
   juegos	
   de	
   lenguaje,	
   pero	
   nunca	
   será	
  

totalmente	
   exacta.	
   A	
   partir	
   de	
   esto	
   sostengo	
   que	
   la	
   particularidad	
   del	
  

lenguaje	
   de	
   la	
   improvisación	
   es	
   que	
   se	
   sostiene	
   sobre	
   las	
   propias	
  

características	
  de	
  la	
  interpretación,	
  a	
  saber,	
  que	
  los	
  signos	
  que	
  la	
  constituyen	
  

no	
  tienen	
  una	
  única	
  y	
  unívoca	
  lectura.	
  	
  

	
  

Para	
  abordar	
  esto	
  con	
  mayor	
  detención,	
  me	
  apoyaré	
  en	
  un	
  texto	
  de	
  Foucault	
  

titulado	
   Nietzsche,	
   Freud,	
   Marx 180 .	
   Foucault	
   comienza	
   planteando	
   dos	
  

sospechas	
   importantes	
   que	
   han	
   surgido	
   en	
   relación	
   a	
   las	
   técnicas	
  

interpretativas.	
  La	
  primera	
  es	
  que	
  el	
  lenguaje	
  no	
  dice	
  realmente	
  lo	
  que	
  dice,	
  

sino	
   que	
   siempre	
   hay	
   un	
   sentido	
   más	
   fuerte	
   oculto.	
   Y	
   la	
   segunda,	
   que	
   es	
  

crucial	
   para	
   la	
   danza,	
   es	
   que	
   existen	
  muchas	
   otras	
   cosas	
   en	
   el	
  mundo	
   que	
  

hablan	
   sin	
   ser	
   necesariamente	
   un	
   lenguaje	
   verbal,	
   es	
   decir,	
   el	
   lenguaje	
  

desborda	
   su	
   propia	
   forma	
   verbal.	
   La	
   importancia	
   de	
   estos	
   tres	
   autores,	
  

Nietzsche,	
   Freud	
   y	
   Marx,	
   a	
   los	
   cuales	
   Ricoeur	
   llamó	
   los	
   filósofos	
   de	
   la	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
179	
  LÉVI-­‐STRAUSS,	
  Claude,	
  Antropología	
  estructural,	
  	
  Ed.	
  Universitaria	
  de	
  Buenos	
  Aires,	
  Buenos	
  
Aires,	
  1970,	
  p.	
  35.	
  
180	
  FOUCAULT,	
  Nietzsche,	
  Freud	
  y	
  Marx…	
  op.	
  cit.	
  



La	
  improvisación	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  como	
  lenguaje	
  |	
  144	
  
	
  
	
  
	
  
sospecha,	
  es	
  que	
  ellos	
  han	
  fundamentado	
  nuevamente	
  la	
  posibilidad	
  de	
  una	
  

hermenéutica,	
   esto	
   debido	
   a	
   que	
   plantean	
   una	
   nueva	
   posibilidad	
   de	
  

interpretación.	
  De	
  este	
  modo,	
   las	
   técnicas	
  y	
   teorías	
  del	
  signo	
  ya	
  no	
  reposan	
  

sobre	
   una	
   definición	
   clara	
   de	
   las	
   formas	
   de	
   semejanza	
   (entre	
   signo	
   y	
  

significado).	
  Así,	
  a	
  partir	
  de	
  esta	
  forma	
  de	
  concebir	
  la	
  interpretación,	
  a	
  saber,	
  

que	
  esta	
  nos	
  concierne	
  a	
  nosotros	
  mismos	
  y	
  somos	
  nosotros	
  mismos	
  los	
  que	
  

somos	
  interpelados	
  como	
  intérpretes	
  por	
  la	
  propia	
  interpretación,	
  es	
  que	
  la	
  

interpretación	
   llega	
   a	
   ser	
   una	
   tarea	
   infinita.	
   Esto	
   no	
   porque	
   los	
   signos	
  

reposen	
  sobre	
  una	
  semejanza	
  sin	
  límites,	
  sino	
  porque	
  existe	
  una	
  apertura	
  en	
  

la	
  interpretación	
  irreductible.	
  A	
  partir	
  de	
  esto,	
  Foucault	
  plantea	
  que	
  el	
  signo	
  

es	
   ya	
   una	
   interpretación,	
   ésta	
   precede	
   al	
   signo.	
   El	
   autor	
   señala	
   dos	
  

consecuencias	
  de	
  este	
  carácter	
  que	
  toma	
  la	
  hermenéutica	
  moderna.	
  Primero	
  

la	
  interpretación,	
  ahora,	
  será	
  una	
  pregunta	
  por	
  el	
  quién,	
  la	
  pregunta	
  ya	
  no	
  es	
  

por	
  el	
  significado,	
  sino	
  por	
  quién	
  ha	
  planteado	
  la	
  interpretación.	
  La	
  segunda	
  

es	
  que	
  la	
  interpretación	
  vuelve	
  siempre	
  sobre	
  ella	
  misma,	
  y	
  por	
  ello	
  se	
  llega	
  a	
  

un	
   tiempo	
   circular,	
   la	
   interpretación	
   se	
   ve	
   obligada	
   a	
   pasar	
   siempre	
   por	
  

donde	
  ya	
  ha	
  pasado.	
  

	
  

Marx,	
  Nietzsche	
  y	
  Freud	
  no	
  han	
  multiplicado,	
   en	
  manera	
  alguna,	
  

los	
  signos	
  en	
  el	
  mundo	
  occidental.	
  No	
  han	
  dado	
  un	
  sentido	
  nuevo	
  

a	
  las	
  cosas	
  que	
  no	
  tenían	
  sentido.	
  Ellos	
  han	
  cambiado,	
  en	
  realidad,	
  

la	
  naturaleza	
  del	
  signo,	
  	
  y	
  modificado	
  la	
  manera	
  como	
  el	
  signo	
  en	
  

general	
  podía	
  ser	
  interpretado.181	
  

	
  

En	
  relación	
  a	
  esto	
  quiero	
  señalar	
  que	
  el	
  lenguaje	
  que	
  hemos	
  visto	
  surgir	
  en	
  la	
  

improvisación	
  en	
  danza	
  contemporánea	
  no	
  está	
   libre	
  de	
  esta	
   característica,	
  

pues	
   los	
  movimientos	
  no	
  tienen	
  una	
   lectura	
  unívoca,	
  es	
  decir	
  no	
  se	
  articula	
  

en	
   un	
   sistema	
   de	
   signos	
   con	
   significados	
   precisos,	
   sino	
   que	
   está	
   abierta	
  

infinitamente	
  a	
  un	
  juego	
  de	
  interpretaciones	
  en	
  las	
  que	
  participa,	
  como	
  una	
  

pieza	
  más	
  de	
  una	
  tarea	
  siempre	
  inacabada,	
  cada	
  nuevo	
  intérprete.	
  

	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
181	
  FOUCAULT,	
  Nietzsche,	
  Freud,	
  Marx…,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  49.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  145	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

Teoría	
  de	
  la	
  acción,	
  hermenéutica	
  e	
  improvisación	
  en	
  danza	
  

contemporánea	
  

	
  

En	
  relación	
  al	
  planteamiento	
  que	
  realiza	
  Foucault	
  y	
   la	
  relevancia	
  que	
  

adquiere	
   el	
   quién	
   en	
   la	
   interpretación,	
   me	
   pareció	
   necesario	
   señalar	
   el	
  

cambio	
  histórico	
  que	
  ha	
   tenido	
   la	
   forma	
  de	
   entender	
   al	
   sujeto,	
   esto	
  debido	
  

también	
  a	
  que	
  creo	
  es	
  a	
  partir	
  de	
  este	
  cambio	
  histórico,	
  comprendido	
  como	
  

“crisis	
  del	
   sujeto”,	
   en	
  que	
   se	
   inserta,	
   o	
  más	
  bien	
   surge,	
   la	
   improvisación	
  en	
  

danza	
   contemporánea.	
   Las	
   diferencias	
   más	
   relevantes	
   en	
   la	
   forma	
   de	
  

concebir	
   al	
   sujeto	
   a	
   lo	
   largo	
   de	
   la	
   historia	
   radican	
   a	
   grandes	
   rasgos	
   en	
   lo	
  

siguiente:	
   En	
   la	
  modernidad	
   se	
   instala	
   una	
   confianza	
   suprema	
   en	
   la	
   razón	
  

humana	
   para	
   conocer	
   al	
   sujeto	
   y	
   su	
   entorno	
   y	
   así	
   alcanzar	
   una	
  

representación	
  verdadera	
  del	
  mundo.	
  El	
  sujeto	
  moderno	
  es	
  un	
  sujeto	
  que	
  se	
  

siente	
  consciente	
  de	
  sí	
  mismo	
  mediante	
  su	
  razón	
  lógico-­‐matemática	
  a	
  través	
  

de	
   la	
  cual	
  conoce	
  al	
  mundo	
  y	
   los	
  mecanismos	
  propios	
  de	
  sí	
  mismo.	
  De	
  esta	
  

forma	
   se	
   tiene	
   una	
   idea	
   unitaria	
   de	
   la	
   historia	
   humana,	
   la	
   que	
   además	
   va	
  

siempre	
   en	
   progreso 182 .	
   Con	
   la	
   posmodernidad	
   y	
   con	
   lo	
   que	
   se	
   ha	
  

denominado	
   “crisis	
   del	
   sujeto”,	
   el	
   individuo	
   comienza	
   a	
   desengañarse	
   y	
   a	
  

dejar	
   de	
   creer	
   que	
   la	
   razón	
   tiene	
   el	
   poder	
   que	
   apuntaría	
   a	
   encontrar	
   la	
  

verdad	
  en	
  cada	
  ser	
  humano,	
  una	
  representación	
  posible	
  de	
  lo	
  que	
  somos.	
  Es	
  

en	
   esta	
   “crisis	
   del	
   sujeto”	
   que	
   aparecen	
   los	
   filósofos	
   de	
   la	
   sospecha,	
  

rescatados	
   por	
   Foucault	
   en	
   cuanto	
   ellos	
   pusieron	
   de	
   manifiesto	
   la	
   crisis	
  

experimentada	
  por	
  el	
  sujeto	
  moderno.	
  De	
  esta	
  manera,	
  estar	
  en	
  el	
  mundo	
  ya	
  

no	
  consiste	
  en	
  representarnos	
  con	
  certeza	
  una	
  naturaleza	
  humana	
  que	
  sigue	
  

un	
  comportamiento	
  determinado.	
  Estar	
  en	
  el	
  mundo	
  significa	
  “experimentar	
  

la	
   libertad	
   como	
   una	
   oscilación	
   continua	
   entre	
   la	
   pertenencia	
   y	
   el	
  

extrañamiento”183 .	
   La	
   libertad	
   consiste	
   en	
   una	
   apertura	
   irreductible	
   de	
  

posibilidades	
  que	
  viajan	
  entre	
  lo	
  que	
  somos	
  y	
  lo	
  que	
  podríamos	
  ser	
  o	
  hacer.	
  

Con	
   esta	
   transformación	
   que	
   experimenta	
   el	
   sujeto,	
   se	
   experimenta	
   una	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
182	
  Cf.	
  VATTIMO,	
  Gianni,	
  La	
  Sociedad	
  Transparente,	
  	
  Paidós,	
  Buenos	
  Aires/México,	
  1989,	
  pp.	
  
74-­‐75.	
  
183	
  Ibíd.,	
  p.	
  86.	
  



La	
  improvisación	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  como	
  lenguaje	
  |	
  146	
  
	
  
	
  
	
  
pérdida	
  del	
  sentido	
  de	
  realidad	
  y	
  se	
  tiende	
  a	
  buscar	
  una	
  emancipación	
  de	
  la	
  

razón,	
   lo	
   cual	
   en	
   ocasiones	
   provoca	
   una	
   pérdida	
   del	
   propio	
   sujeto.	
   Me	
  

interesa	
  rescatar	
  esta	
  transformación,	
  toda	
  vez	
  que	
  esta	
  afecta	
  en	
  la	
  forma	
  en	
  

que	
  se	
  hace	
  arte,	
  y	
  por	
  ende	
  también	
  a	
  la	
  improvisación.	
  Ejemplos	
  de	
  esto	
  son	
  

el	
  free	
  jazz,	
  en	
  el	
  que	
  se	
  practica	
  una	
  música	
  ya	
  no	
  anclada	
  a	
  una	
  estructura,	
  a	
  

una	
  razón	
  ordenadora,	
  o	
  en	
  la	
  pintura	
  cuando	
  predomina	
  el	
  color	
  por	
  sobre	
  

la	
  forma,	
  como	
  en	
  la	
  obra	
  El	
  grito	
  de	
  Munch,	
  en	
  que	
  prevalece	
  la	
  expresión.	
  La	
  

danza	
  no	
  queda	
  libre	
  de	
  este	
  cambio	
  y	
  se	
  ve	
  afectada	
  también	
  por	
  esta	
  crisis	
  

que	
   experimenta	
   el	
   sujeto	
   y	
   la	
   improvisación	
   se	
   empieza	
   a	
   practicar	
   en	
  

consonancia	
  con	
  esta	
  crisis,	
  de	
  ahí	
  creo	
  que	
  surgen	
  sus	
  ideales:	
  Liberación	
  de	
  

la	
  razón	
  para	
  dejar	
  que	
  el	
  cuerpo	
  se	
  mueva,	
  dejar	
  las	
  antiguas	
  técnicas	
  para	
  

encontrar	
   lo	
   propio,	
   rechazo	
   a	
   una	
   razón	
   ordenadora	
   del	
   movimiento	
  

dejándose	
  llevar	
  sólo	
  por	
  el	
  deseo	
  de	
  moverse.	
  Lo	
  que	
  me	
  interesa	
  rescatar	
  a	
  

partir	
  de	
  este	
  razonamiento,	
  es	
  que	
  no	
  porque	
  se	
  busque	
  una	
  emancipación	
  

de	
   la	
  razón	
  o	
  de	
   las	
   formas	
  modernas	
  de	
  entender	
  el	
  sujeto	
  se	
  debe	
  perder	
  

toda	
   la	
   conexión	
   con	
   las	
   guías	
   anteriores,	
   como	
   si	
   emancipado	
   o	
   libre	
   se	
  

pudiera	
   entender	
   como	
  sinónimo	
  de	
   caos,	
   pura	
   indeterminación	
  y	
   azar,	
   sin	
  

ninguna	
   especie	
   de	
   guía	
   u	
   orden.	
   Pienso	
   que	
   a	
   pesar	
   de	
   que	
   toda	
   la	
   crisis	
  

vivida	
  por	
  el	
  sujeto	
  y	
  el	
  caos	
  que	
  se	
  experimenta	
  en	
  un	
  comienzo,	
  seguimos	
  

viviendo,	
  y	
  seguimos	
  afirmando	
  o	
  negando	
  cosas,	
  es	
  parte	
  de	
  la	
  condición	
  a	
  la	
  

que	
   estamos	
   arrojados.	
   Desde	
   este	
   lugar	
   pretendo	
   apoyarme	
   en	
   algunos	
  

elementos	
   básicos	
   de	
   la	
   teoría	
   de	
   la	
   acción	
   para	
   darle	
   un	
   sustento	
   a	
   esa	
  

emancipación	
   de	
   lo	
   anteriormente	
   mencionado	
   que	
   se	
   busca	
   en	
   la	
  

improvisación	
  en	
  danza	
  contemporánea,	
  entendiendo	
  que	
  esa	
  libertad	
  no	
  es	
  

algo	
   ligth	
  basado	
  en	
  puro	
  caos	
  e	
   indeterminación,	
  sino	
  que	
  tiene	
  soportes	
  y	
  

entender	
  esos	
  soportes	
  es	
  lo	
  que	
  puede	
  otorgarnos	
  esa	
  real	
  libertad.	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  147	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

Elementos	
  fundamentales	
  de	
  la	
  teoría	
  de	
  la	
  acción	
  desde	
  la	
  

hermenéutica	
  

	
  

	
  

La	
  filósofa	
  Hannah	
  Arendt	
  en	
  su	
  libro	
  La	
  condición	
  humana184	
  expone	
  

una	
  visión	
  del	
  ser	
  humano	
  centrada	
  en	
  las	
  condiciones	
  que	
  lo	
  constituyen	
  y	
  

no	
  en	
   su	
  naturaleza.	
  El	
   planteamiento	
  general	
  de	
  Arendt	
   es	
  que	
   la	
   vida	
  del	
  

humano	
  en	
  la	
  tierra	
  está	
  relacionada	
  con	
  tres	
  actividades	
  fundamentales	
  que	
  

conforman	
   la	
   vita	
   activa,	
   estas	
   son:	
   Labor,	
   trabajo	
   y	
   acción.	
   La	
   labor,	
  

corresponde	
   a	
   todo	
   lo	
   que	
   se	
   hace	
   y	
   que	
   depende	
   de	
   nuestra	
   estructura	
  

biológica,	
  está	
  ligada	
  a	
  las	
  necesidades	
  vitales	
  de	
  la	
  vida.	
  El	
  trabajo,	
  es	
  todo	
  lo	
  

que	
  se	
  hace	
  en	
  cuanto	
  a	
  la	
  producción,	
  es	
  la	
  actividad	
  que	
  corresponde	
  a	
  lo	
  no	
  

natural	
  de	
  la	
  exigencia	
  del	
  humano,	
  el	
  trabajo	
  genera	
  un	
  artificial	
  mundo	
  de	
  

cosas.	
  La	
  acción,	
  en	
   la	
  que	
  nos	
  centraremos,	
  es	
   la	
  única	
  actividad	
  que	
  se	
  da	
  

entre	
   humanos	
   sin	
   que	
   medien	
   cosas	
   o	
   materia,	
   es	
   la	
   condición	
   de	
   la	
  

pluralidad,	
   es	
   la	
   condición	
   suficiente	
   y	
   necesaria	
   de	
   toda	
   vida	
   política.	
   La	
  

acción	
  corresponde	
  a	
  la	
  capacidad	
  que	
  tiene	
  el	
  individuo,	
  desde	
  que	
  nace,	
  de	
  

comenzar	
   algo	
   nuevo:	
   Corresponde	
   a	
   la	
   iniciativa.	
   La	
   pluralidad	
   es	
   la	
  

condición	
  con	
  la	
  cual	
  nos	
  diferenciamos	
  entre	
  seres	
  humanos,	
  tiene	
  un	
  doble	
  

carácter,	
  el	
  de	
  igualdad	
  y	
  el	
  de	
  distinción,	
  somos	
  todos	
  humanos	
  y	
  por	
  tanto	
  

todos	
   distintos.	
   La	
   pluralidad	
   es	
   la	
   condición	
   básica	
   para	
   el	
   discurso	
   y	
   la	
  

acción,	
  si	
  los	
  humanos	
  no	
  fueran	
  iguales	
  no	
  podrían	
  entenderse	
  y	
  si	
  no	
  fueran	
  

distintos	
  no	
  necesitarían	
  del	
  discurso	
  y	
  de	
  la	
  acción	
  para	
  entenderse.	
  Con	
  la	
  

palabra	
  y	
  con	
  el	
  acto	
  nos	
   insertamos	
  en	
  el	
  mundo	
  humano.	
  La	
  acción	
  surge	
  

desde	
  el	
  comienzo,	
  desde	
  que	
  nos	
  adentramos	
  en	
  el	
  mundo	
  cuando	
  nacemos	
  

y	
  al	
  cual	
  respondemos	
  iniciando	
  algo	
  nuevo,	
  distinto	
  en	
  cada	
  ser	
  humano,	
  lo	
  

que	
  depende	
  de	
  cada	
  iniciativa.	
  Esto	
  nos	
  recuerda	
  el	
  tema	
  de	
  la	
  disposición	
  y	
  

elección	
  con	
  la	
  cual	
  uno	
  se	
  enfrenta	
  a	
  una	
  improvisación	
  y	
  hace	
  referencia	
  al	
  

poder	
  de	
  decidir,	
  es	
  decir	
  nos	
  recuerda	
  que	
  somos	
  libres	
  pues	
  la	
  libertad	
  de	
  

acción	
   es	
   parte	
   de	
   nuestra	
   condición	
   humana.	
   Discurso	
   y	
   acción	
   están	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
184	
  Cf.	
  ARENDT,	
  Hannah,	
  La	
  condición	
  humana,	
  Paidós,	
  Buenos	
  Aires,	
  2009.	
  



La	
  improvisación	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  como	
  lenguaje	
  |	
  148	
  
	
  
	
  
	
  
íntimamente	
  relacionados	
  y	
  tienen	
  una	
  cualidad	
  reveladora	
  ya	
  que	
  aportan	
  al	
  

conocimiento.	
  En	
   la	
   condición	
  actual	
  de	
   la	
   existencia,	
   la	
   acción	
  para	
  que	
   se	
  

constituya	
   como	
   tal	
   debe	
   darse	
   en	
   presencia	
   de	
   otros,	
   a	
   diferencia	
   de	
   la	
  

fabricación	
   esta	
   no	
   puede	
   darse	
   en	
   aislamiento.	
   De	
   esta	
   forma,	
   al	
   estar	
  

constantemente	
  en	
  relación	
  a	
  otros,	
  mis	
  acciones	
  son	
  interpretadas	
  por	
  otros,	
  

así	
  como	
  yo	
  interpreto	
  las	
  de	
  los	
  demás,	
  interpretación	
  que,	
  cabe	
  mencionar,	
  

constituye	
  una	
  acción	
  también.	
  

	
  

	
  

Teoría	
  de	
  la	
  acción	
  y	
  danza	
  contemporánea	
  

	
  

Si	
  consideramos,	
  entonces,	
  la	
  improvisación	
  en	
  danza	
  contemporánea	
  

como	
  un	
  lenguaje	
  que	
  debe	
  ser	
  interpretado,	
  podemos	
  también,	
  relacionarla	
  

fácilmente	
  con	
  el	
  discurso	
  y	
  la	
  acción,	
  antes	
  mencionados.	
  En	
  relación	
  a	
  esto,	
  

considerando	
   entonces	
   la	
   improvisación	
   como	
   una	
   acción,	
   me	
   gustaría	
  

relacionarla	
  con	
  el	
  término	
  de	
  pluralidad.	
  La	
  improvisación	
  en	
  danza	
  aparece	
  

como	
  una	
  herramienta	
  con	
  la	
  que	
  se	
  desarrolla	
  la	
  pluralidad,	
  es	
  decir	
  donde	
  

cada	
   individuo	
   decide	
  mediante	
   su	
   propia	
   iniciativa	
   su	
   forma	
   de	
  moverse,	
  

encuentra	
   su	
   lenguaje	
   particular.	
   Es	
   decir	
   aprendemos	
   todos	
   lo	
   mismo	
   -­‐

técnica	
   en	
   danza	
   contemporánea	
   o	
   bien	
   aprendemos	
   simplemente	
   a	
  

movernos-­‐,	
   pero	
   luego	
   mediante	
   la	
   improvisación	
   encontramos	
   nuestro	
  

propio	
   discurso.	
   Mediante	
   ese	
   discurso	
   y	
   esa	
   acción	
   de	
   improvisar	
   nos	
  

diferenciamos	
  de	
  los	
  otros	
  seres	
  humanos	
  que	
  bailan,	
  abriendo	
  posibilidades	
  

de	
  movimiento.	
   Ahora	
   bien,	
   ya	
   vimos	
   que	
   Arendt	
   plantea	
   que	
   para	
   que	
   la	
  

acción	
   sea	
   real	
   y	
   constituya	
   su	
   dimensión	
   simbólica	
   entonces	
   necesita	
   del	
  

otro	
  que	
  interprete	
  esa	
  acción.	
  En	
  el	
  caso	
  de	
  la	
  improvisación	
  como	
  lenguaje	
  

necesitamos	
  del	
  otro	
  a	
  quien	
  le	
  comunicamos	
  lo	
  que	
  queremos,	
  necesitamos	
  

el	
  otro	
  que	
  recibe	
  e	
  interpreta	
  nuestro	
  mensaje.	
  Es	
  a	
  partir	
  de	
  esta	
  idea	
  que	
  

planteo	
   la	
   formación	
   de	
   un	
   triángulo	
   hermenéutico	
   es	
   decir	
   un	
   triángulo	
  

interpretativo,	
  entendiendo	
  la	
  improvisación	
  como	
  lenguaje,	
  entre	
  el	
  bailarín,	
  

los	
   movimientos	
   improvisados	
   y	
   el	
   espectador	
   que	
   interpreta	
   esos	
  

movimientos.	
   En	
   ese	
   triángulo	
   hermenéutico	
   es	
   donde	
   aparece	
   lo	
   que	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  149	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

Ricoeur	
  menciona	
  como	
  la	
  estructura	
  simbólica	
  de	
  la	
  acción	
  -­‐en	
  este	
  caso	
  la	
  

acción	
   de	
   improvisar	
   entendiéndola	
   como	
   un	
   lenguaje-­‐.	
   La	
   idea	
   de	
   que	
   la	
  

acción	
  deviene	
  real	
  con	
  un	
  otro	
  que	
  la	
  lee	
  e	
  interpreta,	
  es	
  porque	
  al	
  leer	
  dicha	
  

estructura	
  simbólica,	
  agrega	
  el	
  elemento	
  que	
  la	
  hace	
  real.	
  En	
  este	
  sentido	
  la	
  

acción	
  actúa	
  como	
  signo	
  de	
  algo	
  (de	
  nosotros	
  mismos)	
  y	
  en	
  su	
  ser	
  signo	
  es	
  

real,	
  cuando	
  otro	
  mediante	
  otra	
  acción,	
  la	
  interpreta.	
  	
  

	
  

	
  
	
  

En	
  relación	
  a	
  este	
  triángulo	
  hermenéutico	
  que	
  vemos	
  surgir,	
  es	
  que	
  nace	
  todo	
  

un	
  entramado	
  social	
  en	
  el	
  cual	
  se	
  aprende	
  a	
  improvisar,	
  surgen	
  relaciones	
  de	
  

poder	
   y	
   es	
   por	
   esto	
   que	
   nos	
   encontramos	
   con	
   reglas	
   para	
   improvisar	
  

(recordando	
   a	
   Wittgenstein).	
   Esto	
   puede	
   sonar	
   contradictorio:	
   ¿Cómo	
   una	
  

actividad	
   que	
   implica	
   encontrar	
   lo	
   propio	
   puede	
   estar	
   reglada	
   por	
   otros?	
  

Caería	
  la	
  improvisación	
  finalmente	
  en	
  como	
  se	
  practica	
  en	
  la	
  universidad,	
  no	
  

a	
   lo	
   que	
   apunta	
   sino	
   que	
   más	
   bien	
   caería	
   en	
   cumplir	
   cierta	
   estética	
   que	
  

deciden	
  “los	
  que	
  están	
  arriba”,	
  “los	
  que	
  han	
  improvisado	
  más	
  que	
  uno”,	
  “los	
  

que	
  saben	
  de	
  qué	
  se	
  trata”.	
  Quiero	
  plantear	
  en	
  relación	
  a	
  esto,	
  el	
  último	
  tema	
  

que	
  me	
  pareció	
  crucial	
  en	
  esta	
  investigación:	
  Si	
  bien	
  esas	
  relaciones	
  de	
  poder	
  

existen	
   no	
   creo	
   que	
   sean	
   necesariamente	
   malas	
   o	
   perniciosas	
   y	
   sostengo	
  

además	
   que	
   la	
   improvisación	
   si	
   puede	
   enseñarse,	
   y	
   que	
   esas	
   relaciones	
   de	
  

poder	
  pueden	
  ser	
  beneficiosas	
  si	
   se	
  sabe	
  que	
  existen	
  y	
  se	
  ocupan	
  de	
  buena	
  

manera,	
   además	
   de	
   si	
   son	
   constantemente	
   revisadas	
   y	
   reflexionadas.	
   Me	
  



La	
  improvisación	
  en	
  la	
  danza	
  contemporánea	
  como	
  lenguaje	
  |	
  150	
  
	
  
	
  
	
  
parece	
  que	
  comprender	
  esas	
  relaciones	
  de	
  poder,	
  ese	
  contexto	
  y	
   las	
  bases	
  -­‐

bases	
   entendidas	
   como	
   todo	
   lo	
   que	
   aprendemos	
   y	
   que	
   mencionamos	
  

anteriormente-­‐	
  sobre	
   las	
  que	
  se	
  practica	
  habitualmente	
   la	
   improvisación	
  es	
  

crucial	
   para	
   poder	
   alcanzar	
   la	
   libertad	
   de	
   movimiento	
   necesaria	
   para	
  

encontrar	
  nuestro	
  propio	
  lenguaje.	
  Pienso	
  que	
  al	
  conseguir	
  comprender	
  este	
  

proceso,	
  entendemos	
  a	
  la	
  vez	
  de	
  qué	
  forma	
  se	
  puede	
  significar	
  e	
  interpretar	
  

el	
  lenguaje	
  de	
  la	
  improvisación	
  en	
  danza	
  contemporánea.	
  

	
  

	
  

Reflexiones	
  finales	
  

	
  

Quisiera	
  poner	
  un	
  énfasis	
  en	
  que	
  mi	
  investigación,	
  por	
  ser	
  de	
  carácter	
  

exploratorio,	
   se	
   encuentra	
   lejos	
   de	
   querer	
   plantear	
   algún	
   determinismo	
   o	
  

verdad	
  en	
   torno	
  a	
   la	
   improvisación	
  en	
  danza	
  contemporánea,	
   sino	
  que	
  más	
  

bien	
  mi	
  intención	
  es	
  abrir	
  un	
  cuestionamiento,	
  una	
  conversación,	
  un	
  diálogo	
  

que	
   aporte	
   a	
   su	
   práctica	
   y	
   a	
   su	
   mejor	
   compresión,	
   permitiéndonos	
   así	
  

rescatar	
   todas	
   las	
  posibilidades	
  que	
  esta	
  nos	
  ofrece.	
  A	
  partir	
  de	
  esto	
  quiero	
  

plantear	
   dos	
   reflexiones	
   finales.	
   La	
   primera	
   que	
   quisiera	
   rescatar	
   centra	
   la	
  

atención	
  en	
  el	
  sujeto	
  que	
  enseña	
  improvisación	
  en	
  danza	
  contemporánea.	
  Me	
  

parece	
  que	
  no	
  debe	
  jamás	
  perder	
  de	
  vista	
  la	
  función	
  y	
  esencia	
  que	
  esta	
  tiene,	
  

a	
   saber,	
   abrir	
   posibilidades	
   de	
   movimiento	
   a	
   cada	
   individuo	
   para	
   que	
   así	
  

pueda	
  encontrar	
  su	
  propio	
  discurso	
  en	
  el	
  que	
  planteará	
  su	
   forma	
  de	
  actuar	
  

en	
  relación	
  a	
  la	
  danza	
  contemporánea.	
  De	
  esta	
  manera	
  se	
  hace	
  muy	
  necesario	
  

el	
  someter	
  a	
  un	
  cuestionamiento	
  y	
  reflexión	
  constante	
  las	
  formas	
  con	
  las	
  que	
  

se	
   enseña	
   a	
   improvisar,	
   las	
   cuales	
   pueden	
   variar	
   dependiendo	
   de	
   cada	
  

alumno.	
  La	
  segunda	
  reflexión	
  que	
  quisiera	
  exponer	
  tiene	
  relación	
  con	
  los	
  que	
  

deseamos	
  aprender	
  a	
  improvisar	
  y	
  la	
  forma	
  en	
  que	
  lo	
  hacemos.	
  Aquí	
  rescato	
  

lo	
   antes	
   planteado,	
   me	
   parece	
   fundamental	
   para	
   alcanzar	
   una	
   libertad	
   de	
  

movimiento,	
   para	
   poder	
   dejar	
   que	
   se	
   abran	
   posibilidades,	
   para	
   poder	
  

encontrar	
   nuestro	
   propio	
   lenguaje,	
   comprender	
   la	
   condición	
   que	
   la	
  

improvisación	
  en	
  danza	
  contemporánea	
  tiene	
  detrás.	
  Esa	
  condición	
  está	
  dada	
  

por	
  todo	
  lo	
  que	
  he	
  planteado	
  a	
   lo	
   largo	
  de	
  este	
  artículo.	
  No	
  hay	
  que	
  olvidar	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  151	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

que	
  todo	
  lo	
  que	
  se	
  aprende	
  e	
  inclusive	
  las	
  condiciones	
  actuales	
  en	
  las	
  que	
  se	
  

da	
   la	
   improvisación,	
   no	
   son	
   estructuras	
   fijas	
   y	
   están	
   abiertas	
   siempre	
   a	
  

modificaciones.	
   De	
   no	
   concebirlo	
   así,	
   entonces	
   las	
   posibilidades	
   de	
  

movimiento	
  en	
  vez	
  de	
  expandirse	
  se	
  cierran	
  totalmente.	
  De	
  esta	
  manera	
  me	
  

parece	
  muy	
  rescatable	
  notar	
  la	
  función	
  no	
  sólo	
  que	
  tiene	
  la	
  improvisación	
  en	
  

danza	
   de	
   abrir	
   posibilidades,	
   sino	
   la	
   que	
   tiene	
   en	
   general	
   el	
   arte,	
   a	
   saber,	
  

aportar	
  una	
  visión	
  que	
  siempre	
  puede	
  ser	
  diferente:	
  	
  

	
  

Dilthey	
   piensa	
   que	
   el	
   encuentro	
   con	
   la	
   obra	
   de	
   arte	
   […]	
   es	
   una	
  

forma	
   de	
   experimentar,	
   en	
   la	
   imaginación,	
   otros	
  modos	
   de	
   vida	
  

diversos	
   de	
   aquel	
   en	
   el	
   cual,	
   de	
   hecho,	
   se	
   viene	
   a	
   caer	
   en	
   la	
  

cotidianeidad	
   concreta.	
   Cada	
   uno	
   de	
   nosotros,	
   al	
   madurar,	
  

restringe	
  sus	
  propios	
  horizontes	
  de	
  vida,	
  se	
  especializa,	
  se	
  ciñe	
  a	
  

una	
  esfera	
  determinada	
  de	
  afectos,	
   intereses	
  y	
  conocimientos.	
  La	
  

experiencia	
   estética	
   nos	
   hace	
   vivir	
   otros	
  mundos	
   posibles,	
   y,	
   así	
  

haciéndolo,	
   muestra	
   también	
   la	
   contingencia,	
   relatividad	
   y	
   no	
  

definitividad	
  del	
  mundo	
  ‘real’	
  al	
  que	
  nos	
  hemos	
  circunscrito.185	
  

	
  

Por	
   último	
   quisiera	
  mencionar	
   las	
   dos	
   preguntas	
   que	
  me	
  parecen	
   de	
   suma	
  

importancia	
   para	
   poder	
   entender	
   mejor	
   todo	
   lo	
   que	
   implica	
   el	
   enseñar	
   y	
  

aprender	
  a	
  improvisar	
  en	
  danza	
  contemporánea	
  y	
  a	
  su	
  vez	
  estar	
  conscientes	
  

de	
   la	
   gran	
   función	
   que	
   esta	
   puede	
   tener.	
   Cabe	
   mencionar	
   que	
   la	
  

improvisación	
   puede	
   tener	
   otras	
   funciones,	
   pero	
   en	
   esta	
   investigación	
   me	
  

centré	
   justamente	
   en	
   la	
   de	
   abrir	
   posibilidades.	
   ¿Cumple	
   actualmente	
   la	
  

improvisación	
  en	
  danza	
  contemporánea,	
  en	
  la	
  forma	
  en	
  que	
  se	
  está	
  haciendo	
  

y	
   practicando,	
   con	
   su	
   objetivo	
   fundamental,	
   a	
   saber,	
   abrir	
   constantemente	
  

nuevas	
   posibilidades	
   a	
   cada	
   sujeto?	
   ¿Existe	
   una	
   forma	
   en	
   la	
   que	
   se	
   pueda	
  

enseñar	
   la	
   improvisación	
   en	
   danza	
   contemporánea	
   a	
   cada	
   bailarín	
   de	
   tal	
  

manera	
  que	
  encuentre	
  su	
  propio	
  lenguaje,	
  es	
  decir	
  sus	
  propias	
  posibilidades	
  

de	
  movimiento?	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
185	
  VATTIMO,	
  La	
  Sociedad	
  Transparente,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  82.	
  



	
   	
   	
   |	
  152	
  
	
  
	
  
	
  



	
   	
   	
   |	
  153	
  
	
  
	
  
	
  

LA	
   INTERPRETACIÓN	
   EN	
   DANZA	
   COMO	
   EXPRESIÓN	
   DE	
   UN	
   CUERPO	
  

SENSIBLE	
  EN	
  EL	
  MUNDO	
  

Catalina	
  Tello∗	
  

	
  

	
  

Sumergida	
   en	
   el	
   movimiento,	
   a	
   la	
   escucha	
   de	
   mi	
   cuerpo,	
   en	
   la	
  

búsqueda	
  de	
   sensibilización	
  y	
  nuevas	
  danzas,	
   el	
   libro	
  Cuerpo	
  Sensible186	
  del	
  

antropólogo	
   David	
   Le	
   Breton;	
   ha	
   sido	
   un	
   compañero	
   que	
   ha	
   potenciado	
  

desde	
   la	
   palabra	
  mis	
   prácticas	
   de	
   intérprete	
   en	
   danza,	
   es	
   así	
   que	
   tomando	
  

algunos	
  de	
  sus	
  capítulos,	
  párrafos	
  y/o	
  frases	
  y	
  he	
  generado	
  material	
  que	
  por	
  

medio	
   de	
   sesiones	
   de	
   improvisación	
   he	
   llevado	
   a	
   cabo.	
   Comparto	
   entonces	
  

las	
   reflexiones	
   que	
   nacen	
   de	
   aquellas	
   experiencias	
   danzadas	
   y	
   pensantes,	
  

danzas	
  pensantes	
   y	
  pensamientos	
  danzados,	
   como	
   también	
  de	
   la	
   constante	
  

relación	
  entre	
  la	
  teoría	
  y	
  la	
  práctica.	
  Lo	
  presento	
  a	
  modo	
  de	
  	
  bitácora,	
  con	
  el	
  

fin	
   de	
   ir	
   narrando	
   lo	
   vivido	
   en	
   tales	
   situaciones,	
   por	
   ello	
   describo	
   este	
  

material	
  como	
  disperso,	
  sensible,	
  contradictorio,	
  íntimo,	
  personal	
  e	
  intenso.	
  

	
  

	
  

Hacemos	
  Realidad	
  

	
  

Creo,	
  primeramente,	
  en	
  que	
  el	
  mundo	
  es	
  una	
  construcción	
  sensible	
  de	
  

mi	
  cuerpo,	
  	
  siento,	
  	
  percibo	
  e	
  interpreto	
  lo	
  vivido	
  conformando	
  realidad,	
  acto	
  

más	
  o	
  menos	
  consciente,	
  dependerá	
  de	
  quien.	
  Esta	
  relación	
  que	
  da	
  paso	
  a	
  mi	
  

mundo,	
   también	
   dará	
   algunas	
   particularidades	
   en	
   mis	
   	
   maneras	
   de	
   ser,	
  	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
∗	
   Licenciada	
   en	
   Danza	
   con	
   mención	
   en	
   interpretación	
   de	
   la	
   Universidad	
   Academia	
   de	
  
Humanismo	
  Cristiano.	
  Se	
  ha	
  especializado	
  como	
   intérprete-­‐creadora	
  por	
  medio	
  de	
  múltiples	
  
seminarios	
  con	
  reconocidos	
  artistas	
  de	
  la	
  escena	
  nacional	
  e	
   internacional.	
  Destaca	
  su	
  trabajo	
  
como	
   gestora	
   del	
   proyecto	
   "Danza	
   en	
   emergencia",	
   espacio	
   de	
   encuentro	
   para	
   la	
   danza	
  
contemporánea	
   emergente	
   en	
   Chile,	
   y	
   su	
   participación	
   en	
   diversos	
   montajes	
   de	
   la	
   escena	
  
contemporánea	
   en	
   Santiago.	
   Actualmente	
   trabaja	
   como	
   artista	
   escénica	
   en	
   Colombia	
   con	
   la	
  	
  
“CÍA.	
  SUN	
  Teatro	
  del	
  Viento”.	
  
	
  
186	
  LE	
  BRETON,	
  Cuerpo	
  Sensible…,	
  op.	
  cit.	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  154	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  
reconozco	
   en	
   mí	
   un	
   contexto.	
   La	
   realidad	
   es,	
   entre	
   otras	
   cosas	
   que	
  

desconozco,	
   resultado	
   de	
   una	
   capacidad	
   perceptiva	
   innata,	
   la	
   sensibilidad	
  

inmanente	
  de	
  nuestra	
  especie	
  que	
  se	
  concreta	
  segundo	
  a	
  segundo	
  de	
  manera	
  

personal	
  y	
  compartida.	
  Creo	
  también	
  aquello	
  que	
  dice	
  Le	
  Breton:	
  

	
  

Frente	
  a	
  su	
  entorno,	
  el	
  humano	
  no	
  es	
  nunca	
  un	
  ojo,	
  una	
  oreja,	
  una	
  

mano,	
   una	
   boca	
   o	
   una	
   nariz,	
   sino	
   una	
   mirada,	
   una	
   escucha,	
   un	
  

tacto,	
  un	
  gusto	
  o	
  un	
  olfato;	
  es	
  decir,	
  	
  una	
  actividad,	
  una	
  postura	
  de	
  

desciframiento.	
  A	
  cada	
  instante	
  transforma	
  el	
  mundo	
  sensorial	
  en	
  

el	
   que	
   está	
   inmerso	
   en	
   un	
   mundo	
   con	
   sentido	
   y	
   valor.	
   La	
  

percepción	
  no	
  es	
  la	
  huella	
  de	
  un	
  objeto	
  sobre	
  un	
  órgano	
  sensorial,	
  

si	
  no	
  un	
  camino	
  de	
  conocimiento	
  diluido	
  en	
  la	
  evidencia	
  o	
  fruto	
  de	
  

una	
   reflexión,	
   un	
   pensamiento	
   a	
   través	
   de	
   los	
   cuerpos	
   sobre	
   el	
  

flujo	
   sensorial	
   que	
   baña	
   al	
   individuo	
   en	
   permanencia.	
   La	
  

percepción	
  no	
   es	
   coincidencia	
   con	
   las	
   cosas,	
   sino	
   interpretación.	
  

Lo	
   que	
   los	
   hombres	
   perciben	
   no	
   es	
   lo	
   real,	
   sino	
   desde	
   ya,	
   un	
  

mundo	
   de	
   significaciones.	
   Cada	
   hombre	
   camina	
   en	
   un	
   universo	
  

sensorial	
   relacionado	
   con	
   lo	
  que	
   su	
  historia	
  personal	
  hace	
  de	
   su	
  

educación.187	
  

	
  

¿Qué	
  tan	
  nuestra	
  es	
  la	
  interpretación	
  de	
  	
  la	
  realidad?	
  

¿Qué	
   tan	
   significada	
   esta	
   nuestra	
   experiencia	
   sensible?,	
   y	
   me	
   lo	
   pregunto	
  

porque	
  vivir	
  en	
  este	
  mundo	
  a	
  veces	
  me	
  parece	
  demasiado	
  unidimensional	
  y	
  

determinado	
  

Caminar	
  derecha	
  y	
  siempre	
  hacia	
  adelante,	
  	
  

Subir	
  y	
  bajar	
  siempre	
  en	
  dos	
  pies,	
  

Mi	
  dimensión	
  no	
  varía	
  mucho	
  en	
  esta	
  ciudad	
  

¿Y	
  si	
  …	
  me	
  pongo	
  de	
  cabeza,	
  giro,	
  ruedo,	
  salto….?	
  

cambio	
  de	
  perspectiva	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
187	
  LE	
  BRETON,	
  Cuerpo	
  Sensible…,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  50.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  155	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

La	
  danza	
  podría	
  ser	
  experiencia	
  de	
  honda	
  transformación,	
  desde	
  mi	
  cuerpo	
  a	
  

la	
  realidad	
  o	
  sólo	
  del	
  	
  cuerpo	
  que	
  ya	
  	
  es	
  realidad.	
  

Me	
  descubro	
  en	
  la	
  piel	
  y	
  aparece	
  el	
  mundo,	
  interpreto,	
  construyo	
  algo.	
  

Ayer	
  tuve	
  un	
  	
  sueño	
  y	
  en	
  él	
  la	
  luna	
  se	
  dirigía	
  a	
  la	
  dirección	
  contraria.	
  

Percibir	
  

Mirar,	
  oler,	
  tocar,	
  Sentir,	
  pensar...	
  	
  vivir	
  

Sea	
  como	
  sea,	
  hay	
  algo	
  cierto;	
  la	
  realidad	
  la	
  hago	
  contigo.	
  	
  

Un	
  otro	
  me	
  hace	
  aparecer	
  y	
  	
  da	
  sentido	
  	
  	
  

¿Cómo	
  existiríamos	
  si	
  no?	
  	
  

	
  Se	
  va	
  conformando	
  el	
  Cuerpo-­‐Todo	
  

Y	
  aunque	
  todos	
  los	
  cuerpos	
  de	
  cierta	
  manera	
  ya	
  estén	
  normados,	
  quizás	
  eso	
  

ni	
  importe...	
  quizás	
  es	
  más	
  relevante	
  el	
  hecho	
  simple	
  de	
  mirarnos	
  sin	
  siquiera	
  

preguntarnos	
  cómo.	
  

Tú	
  dices	
  rosa	
  y	
  yo	
  verde,	
  podemos	
  acordar	
  en	
  flor	
  

Si	
  miras	
  bien	
  y	
  yo	
  también,	
  podríamos	
  decir	
  que	
  es	
  un	
  perro	
  

o	
  si	
  cerramos	
  los	
  ojos	
  escuchamos	
  música	
  ¿Oyes?	
  	
  

Y	
   evidencio	
   lo	
   político	
   en	
   ello,	
   lo	
   que	
   hay	
   tras	
   cada	
   decisión	
   cuando	
   la	
  

realidad	
  se	
  presenta	
  como	
  un	
  acontecimiento	
  múltiple,	
  variado,	
  multiforme	
  y	
  

multicolor.	
   Pienso	
   en	
   el	
   contexto	
  que	
  me	
  envuelve	
   y	
   en	
  donde	
   también	
  me	
  

desenvuelvo,	
  viene	
  a	
  mí	
  entonces	
  el	
  color	
  gris	
  y	
  con	
  ello	
  la	
  consciencia	
  de	
  que	
  

hay	
   decisiones	
   tras	
   ese	
   color,	
   vivir	
   en	
   gris	
   es	
   un	
   problema,	
   la	
   realidad	
   es	
  

reducida	
  a	
  un	
  tono	
  asociado	
  a	
  la	
  tristeza,	
  a	
  lo	
  seco,	
  soledad	
  e	
  individualismo,	
  	
  

las	
  posibilidades	
  de	
  interpretación	
  se	
  ven	
  reducidas,	
  vivimos	
  los	
  	
  síntomas	
  de	
  

un	
   sistema	
   impuesto	
  y	
   llevado	
  a	
   la	
  práctica	
  por	
   cada	
  un@	
  de	
  nosotr@s	
   sin	
  

reclamos	
  ni	
  desobediencia.	
  

¿Capitalismo	
  hasta	
  en	
  el	
  sentir?	
  

A	
  estas	
  alturas	
  	
  estoy	
  segura	
  de	
  nada	
  

Voy	
  a	
  contar	
  un	
  cuento:	
  

	
  

¡Esto	
   que	
   está	
   ahí	
   es	
   un	
   gato!	
  En	
  este	
  caso	
  reconocemos	
   eso	
  que	
  está	
  ahí	
  

como	
  gato	
  es	
  decir	
  como	
  algo	
  que	
  tiene	
  la	
  cualidad,	
  nota	
  o	
  esencia	
  de	
  gato,	
  es	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  156	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  
decir	
  que	
  tiene	
  la	
  gatidad	
  y	
  se	
  asimila	
  a	
  todos	
  aquellos	
  seres	
  que	
  tienen	
  esa	
  

cualidad	
  o	
   cualidades,	
  notas,	
  o	
  esencias	
  que	
  comprendemos	
  como	
  gatos.	
  La	
  

realidad	
   de	
   eso	
   consiste	
   pues	
   en	
   tener	
   gatidad	
   y	
   se	
   ha	
   de	
   suponer	
   que	
   se	
  

conoce	
  antes	
  la	
  gatidad	
  que	
  el	
  reconocimiento	
  de	
  eso	
  como	
  gato,	
  como	
  pensó	
  

Platón.	
   Finalmente	
   todo	
   es	
   tan	
   posible	
   y	
   creo	
   que	
   cada	
   un@	
   de	
   nosotr@s	
  

tiene	
   cabida	
   en	
   una	
   realidad	
   	
   en	
   la	
   medida	
   que	
   tengamos	
   presente	
   cómo	
  

ocurren	
   la	
   comprensión,	
   la	
   escucha	
   y	
   los	
   acuerdos,	
   para	
   que	
  más	
   que	
   una	
  

verdad,	
  	
  acontezca	
  un	
  encuentro.	
  

Bitácora	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  

	
  

“Yo...	
   Yo	
   ya	
   ni	
   sé	
   quién	
   soy...	
   Al	
   menos	
   sabía	
   quién	
   era	
   cuando	
   me	
  

levanté	
  por	
  la	
  mañana,	
  pero	
  he	
  cambiado	
  tantas	
  veces	
  desde	
  entonces”188.	
  La	
  

danza	
  ha	
  sido	
  experiencia	
  de	
  honda	
  transformación,	
  mi	
  realidad	
  no	
  ha	
  cesado	
  

de	
  reinventarse.	
  	
  

	
  

	
  

Vivir	
  la	
  técnica	
  

	
  

Adentrarse	
   en	
   la	
   filosofía	
   de	
   y	
   en	
   las	
   técnicas	
   del	
   cuerpo	
  

propias	
  de	
  la	
  danza,	
  en	
  el	
  deseo	
  de	
  creación	
  y	
  de	
  originalidad,	
  o	
  en	
  

la	
   pura	
   repetición	
   de	
   un	
   modelo,	
   es	
   algo	
   que	
   depende	
   de	
   la	
  

historia	
  personal	
  del	
  individuo	
  y	
  de	
  las	
  circunstancias	
  que	
  lo	
  han	
  

llevado	
  a	
  una	
   iniciación.	
  La	
  enseñanza	
  de	
  una	
   técnica	
  del	
  cuerpo	
  

mezcla	
   permanentemente	
   el	
   gesto	
   y	
   la	
   palabra,	
   el	
   ejemplo,	
   y	
  

simultáneamente	
   explicita	
   su	
   lógica,	
   su	
   intención,	
   describe	
   las	
  

sensaciones	
  que	
  es	
  posible	
   sacar	
  a	
   la	
   luz.	
  Modera	
   los	
  ardores	
  de	
  

unos,	
   alienta	
   o	
   corrige	
   a	
   otros.	
   Él	
   mismo	
   es	
   el	
   lugar	
   de	
   la	
  

experiencia	
   que	
   se	
   propone	
   como	
   modelo.	
   Las	
   observaciones	
  

dirigidas	
  a	
  un	
  alumno	
  valen	
  para	
  los	
  otros,	
  quienes	
  modifican	
  a	
  su	
  

vez	
  su	
  perspectiva.	
  El	
  alumno	
  se	
  hace	
  una	
  imagen	
  de	
  la	
  postura,	
  y	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
188	
  CARROLL,	
  Lewis,	
  Alicia	
  en	
  el	
  país	
  de	
  las	
  maravillas,	
  Rialp,	
  Madrid,	
  1990,	
  p.	
  71.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  157	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

se	
   esfuerza	
   por	
   reproducirla	
   con	
   mayor	
   o	
   menor	
   atención	
   y	
  

pertinencia.	
  Poco	
  a	
  poco,	
  se	
  le	
  integra	
  a	
  un	
  trabajo	
  de	
  sentido	
  que	
  

sigue	
   siendo	
   interior.	
   La	
   imitación	
   es	
   el	
   primer	
   modo	
   de	
  

aprendizaje,	
   que	
   se	
   cristaliza	
   a	
   través	
   de	
   la	
   identificación	
   con	
   el	
  

profesor.	
   Permanentemente,	
   la	
   búsqueda	
   de	
   comprensión,	
   la	
  

imaginación	
   en	
   torno	
   al	
   movimiento	
   y	
   a	
   su	
   experiencia,	
   la	
  

preocupación	
  por	
  acercarse	
  al	
  modelo	
  producen	
  que	
  la	
  imitación	
  

se	
   transforme	
   poco	
   a	
   poco	
   en	
   experiencia	
   personal	
   y	
   no	
   en	
   una	
  

pura	
   y	
   simple	
   repetición.	
   Para	
   que	
   un	
   pensamiento	
   o	
   un	
   gesto	
  

tomen	
   forma	
   y	
   puedan	
   ser	
   reproducidos,	
   primero	
   es	
   necesario	
  

que	
  tomen	
  sentido.	
  En	
  la	
  apropiación	
  del	
  saber	
  hay	
  en	
  juego	
  una	
  

dialéctica	
  permanente	
  entre	
  el	
  sí	
  mismo	
  y	
  el	
  otro,	
  entre	
  el	
  otro	
  en	
  

sí	
   mismo	
   y	
   el	
   sí	
   mismo	
   en	
   el	
   otro.	
   Al	
   salir	
   del	
   curso,	
   el	
   trabajo	
  

personal	
  de	
  entrenamiento,	
  de	
  lectura,	
  de	
  investigación,	
  se	
  suma	
  a	
  

la	
  enseñanza	
  del	
  profesor	
  e	
  introduce	
  sus	
  matices	
  en	
  	
  ésta.	
  Como	
  

dice	
   E.	
   Herrigel	
   a	
   propósito	
   del	
   tiro	
   al	
   arco	
   en	
   la	
   tradición	
  

japonesa:	
  de	
  lo	
  que	
  se	
  trata	
  es	
  de	
  "realizar	
  algo	
  en	
  uno	
  mismo".	
  El	
  

profesor	
  es	
  depositario	
  de	
  un	
  saber	
  que	
  implica	
  los	
  movimientos	
  

del	
   cuerpo,	
   su	
   ritmo,	
   la	
   respiración,	
   pero	
   también,	
   y	
   en	
   mayor	
  

medida,	
   un	
   "arte	
   de	
   vivir",	
   fundado	
   en	
   la	
   búsqueda	
   de	
   armonía	
  

consigo	
  mismo	
  y	
  con	
  los	
  otros.	
  	
  

	
  

La	
  integración	
  de	
  la	
  técnica,	
  independiente	
  de	
  la	
  profundidad	
  de	
  la	
  

práctica,	
   supone	
   un	
   trabajo	
   del	
   cuerpo	
   apoyado	
   sobre	
   una	
  

permanente	
   reflexividad,	
   por	
   lo	
   menos	
   durante	
   el	
   tiempo	
   de	
  

aprendizaje,	
   Se	
   trata	
   de	
   adquirir	
   gestos,	
   posturas,	
   kinestesias,	
  

maneras	
  de	
  respirar,	
  o	
  técnicas	
  diferentes	
  al	
  empleo	
  del	
  cuerpo	
  en	
  

la	
  vida	
  cotidiana.	
  La	
   tarea	
  consiste	
  en	
  apropiarse	
  de	
  un	
  universo	
  

sensorial	
   y	
   físico	
   desconocido	
   al	
   comienzo	
   de	
   la	
   iniciación.	
   La	
  

evolución	
  hacia	
  el	
  saber	
   infracorporal	
   implica	
   la	
  adquisición,	
  por	
  

parte	
  del	
  alumno,	
  de	
  una	
  inteligencia,	
  practica	
  y	
  sensitiva	
  a	
  la	
  vez,	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  158	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  

que	
  no	
  deja	
  nada	
  al	
  azar	
  en	
  las	
  diferentes	
  posturas.	
  El	
  paso	
  desde	
  

la	
   torpeza	
   inicial	
   hasta	
   una	
   progresiva	
   familiaridad	
   se	
   realiza	
  

lentamente,	
   a	
   través	
   de	
   tanteos,	
   ojeadas	
   dirigidas	
   a	
   los	
   demás	
  

alumnos	
   o	
   al	
   profesor.	
   El	
   principio	
   del	
   aprendizaje	
   traduce	
   el	
  

hecho	
  de	
  que	
  es	
  posible	
  deshacerse	
  de	
  nuestros	
  hábitos	
  motrices	
  

y	
   respiratorios,	
   de	
   los	
   "bloqueos",	
   o	
   del	
   "olvido	
   del	
   cuerpo"	
   que	
  

impera	
  a	
  menudo	
  en	
  el	
  curso	
  de	
  la	
  existencia.	
  En	
  la	
  primera	
  etapa,	
  

la	
   reflexividad	
   prevalece	
   ampliamente	
   sobre	
   el	
   gesto.	
   El	
   alumno	
  

busca	
   fijarse	
   en	
   lo	
   que	
   imagina	
   respecto	
   a	
   la	
   finalidad	
   de	
   la	
  

postura.	
  Reencuentra	
   sensaciones	
  olvidadas,	
   casi	
   imperceptibles,	
  

pero	
   que	
   un	
   paciente	
   trabajo	
   de	
   atención	
   y	
   exploración	
   hacen	
  

renacer:	
   movimientos	
   de	
   respiración,	
   sensaciones	
   térmicas,	
  

circulatorias,	
  viscerales.	
  El	
  aprendizaje	
  de	
  técnicas	
  constituye	
  una	
  

lenta	
  exploración	
  de	
  una	
   interioridad,	
  muchas	
  veces	
  abandonada	
  

en	
  germen	
  en	
  tanto	
  percibida	
  como	
  insignificante	
  e	
  inaccesible.	
  	
  

	
  

Se	
   induce	
   una	
   desestabilización,	
   una	
   ruptura	
   con	
   las	
  

familiaridades,	
   un	
   extrañamiento	
   de	
   la	
   relación	
   sensible	
   con	
   el	
  

mundo.	
  El	
  cuerpo	
  es	
  la	
  materia	
  prima	
  que	
  hay	
  que	
  transmutar	
  

para	
   generar	
   un	
   conocimiento	
   sobre	
   sí	
   mismo	
   capaz	
   de	
  

cambiar	
   la	
   vida.	
   Con	
   el	
   correr	
   del	
   tiempo	
   se	
   opera	
   el	
  

desplazamiento	
  ,	
  y	
  las	
  posturas	
  se	
  hacen	
  evidentes:	
  la	
  reflexividad	
  

se	
   confunde	
   con	
   el	
   acto,	
   sin	
   que	
   se	
   pueda	
   percibir	
   ninguna	
  

distancia,	
  y	
  la	
  danza,	
  por	
  ejemplo,	
  entra	
  ahora	
  en	
  medio	
  de	
  la	
  vida	
  

cotidiana	
  como	
  una	
  herramienta	
  que	
  alimenta	
  una	
  consciencia	
  de	
  

sí	
  y	
  de	
  una	
  distancia	
  propicia	
  con	
  el	
  mundo.189	
  

	
  

	
  

Primera	
  experiencia/Julio	
  25	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
189	
  LE	
  BRETON,	
  Cuerpo	
  sensible,	
  op.	
  cit.,	
  pp.	
  33-­‐36.	
  La	
  negrita	
  es	
  mía.	
  	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  159	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

Se	
   volcó	
  mi	
   investigación	
   y	
   aparecen	
   nuevas	
   cosas,	
   Le	
   Breton	
   en	
   la	
  

búsqueda	
   para	
   abordar	
   las	
   prácticas	
   de	
   este	
   cuerpo	
   intérprete.	
   Ya	
  

moviéndome,	
   sintiendo	
   y	
   buscando,	
   me	
   sentí	
   mucho	
   más	
   tranquila,	
  

respondiendo	
  a	
  necesidades	
   físicas	
  de	
  dolor,	
  mover	
  para	
  encontrar	
   alivio	
  y	
  

darme	
   el	
   tiempo	
   necesario	
   para	
   disponer	
   mi	
   cuerpo	
   a	
   la	
   búsqueda,	
   ir	
  

lentamente	
   construyendo	
   algo	
   que	
   se	
   presenta	
   segundo	
   a	
   segundo.	
   Se	
   me	
  

presentan	
  algunas	
  inquietudes	
  que	
  quisiera	
  mover...	
  

	
  

	
  

¿Cómo	
   vivo	
   la	
   experiencia	
   de	
   la	
   técnica?	
   ¿Qué	
   creo	
   que	
   es	
   técnica?	
   y	
  

¿Cómo	
  es?	
  

	
  

En	
  la	
  búsqueda,	
  sumergida	
  en	
  las	
  palabras	
  del	
  escritor,	
  no	
  pude	
  dejar	
  

de	
   seguir	
   el	
   camino	
   de	
   mi	
   cuerpo;	
   	
   los	
   dolores,	
   deseos	
   y	
   ganas	
   físicas	
   me	
  

condujeron	
  hacia	
  un	
  encuentro	
  con	
  una	
  danza,	
  se	
  fue	
  formando	
  de	
  a	
  poco,	
  mi	
  

cuerpo	
   la	
   construyó.	
   Pasé	
   por	
   movimientos	
   que	
   pude	
   reconocer	
   como	
   ya	
  

vividos	
   en	
   consecutivas	
   ocasiones	
   anteriores,	
   en	
   mí	
   está	
   el	
   registro	
   y	
  

memoria	
   de	
   movimientos	
   ya	
   hechos	
   muchas	
   veces	
   y	
   hace	
   años,	
   en	
   ellos	
  

encontré	
   mucha	
   información	
   específica	
   y	
   anatómica	
   de	
   mí,	
   me	
   puedo	
  

reconocer	
  a	
  partir	
  de	
  un	
  tendu	
  o	
  puedo	
  escuchar	
  mi	
  espalda	
  y	
  mi	
  talón	
  con	
  el	
  

ballet	
   (en	
   esa	
   práctica).	
   Pasé	
   por	
   posturas	
   de	
   yoga	
   y	
   sentí	
   dolores	
   nuevos,	
  

sólo	
   esa	
   práctica	
   me	
   daría	
   esa	
   información.	
   Así	
   el	
   conocer	
   mi	
   cuerpo	
   es	
  

amplio,	
  porque	
  cada	
  práctica	
  me	
  presenta	
  	
  un	
  sentir	
  nuevo,	
  distinto	
  cada	
  día,	
  

cada	
  mes,	
  cada	
  año…	
  La	
  vivencia	
  de	
   la	
   técnica	
  me	
  ofrece	
  también,	
  si	
  es	
  que	
  

logro	
  ser	
  consciente	
  de	
  ello,	
  la	
  posibilidad	
  de	
  conocerme,	
  sentirme,	
  me	
  abre	
  a	
  

una	
   experiencia	
   de	
   diálogo	
   y	
   conversación	
   constante	
   con	
   mi	
   cuerpo,	
   al	
  

interior	
  de	
  mí	
  y	
  también	
  en	
  relación	
  a	
  l@s	
  otr@s.	
  A	
  parte	
  de	
  la	
  repetición	
  del	
  

mismo	
  movimiento	
  durante	
  mucho	
   tiempo,	
   en	
   el	
   transcurso	
   y	
   pasar	
   de	
   los	
  

años	
  yo	
  no	
  he	
  sido	
  la	
  misma	
  y	
  es	
  ahí	
  donde	
  cada	
  espacio	
  es	
  único,	
  nunca	
  igual	
  

uno	
  del	
  otro.	
  Me	
  es	
  necesario	
  hacer	
  viva	
  esta	
  consciencia	
  al	
  momento	
  de	
  una	
  

clase	
   por	
   ejemplo,	
   así	
   cada	
   experiencia	
   me	
   contribuye	
   al	
   conocimiento	
   y	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  160	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  
sensibilización	
  de	
  mi	
  cuerpo	
  con	
  mayor	
  profundidad,	
  me	
  voy	
  conociendo	
  por	
  

fragmentos	
   y	
   llego	
   a	
   comprender	
   la	
   acción	
   conjunta	
  de	
  mi	
  materialidad,	
   se	
  

aúnan	
   todos	
   los	
   cuerpos	
   que	
  me	
   conforman,	
   incluso	
   aquellos	
   no	
   palpables,	
  

dando	
   paso	
   así	
   a	
   una	
   experiencia	
   de	
   danza.	
   Entonces	
   en	
   la	
   improvisación	
  

viajé	
  de	
   las	
   “frases”	
  más	
  “técnicas”	
  hacia	
  distintas	
  danzas,	
  hay	
  movimientos	
  

que	
  me	
   gusta	
   hacer,	
   	
   aquellos	
   que	
   sólo	
   los	
   puede	
   hacer	
  mi	
   cuerpo,	
   porque	
  

reconozco	
  	
  mi	
  historia,	
  mi	
  vida,	
  mi	
  experiencia	
  y	
  en	
  este	
  sentido	
  la	
  danza	
  es	
  

única	
   y	
   particular.	
   Brazos,	
   piernas,	
   espalda,	
   expansión,	
   hablar	
   con	
   alguna	
  

parte	
  que	
  no	
  sea	
  la	
  boca,	
  proponer	
  nuevos	
  lenguajes,	
  mis	
  danzas,	
  el	
  moderno,	
  

el	
  ballet,	
  el	
  yoga,	
  el	
  contemporáneo,	
  etc.	
  Todas	
  soy	
  yo,	
  todas	
  son	
  mis	
  danzas.	
  

¿Cuál	
  es	
  mi	
  propuesta	
  entonces?	
  	
  

A	
  partir	
  de	
  mi	
  corta	
  experiencia	
  

No	
  pretendo	
  abordarlo	
  todo,	
  

Sólo	
  	
  proponer,	
  crear	
  y	
  construir.	
  

Construir	
  sin	
  límites	
  

Crear-­‐creer	
  

Experiencia	
  de	
  danza,	
  cuerpo	
  e	
  identidad	
  

	
  

El	
   cuerpo	
   es	
   la	
   fuente	
   indentitaria	
   del	
   hombre,	
   es	
   el	
   lugar	
   y	
   el	
  

tiempo	
  en	
  el	
  que	
  el	
  mundo	
  se	
  hace	
  carne	
  […].	
  La	
  carne	
  es	
  siempre,	
  

antes	
  que	
  nada,	
  un	
  pensamiento	
  del	
  mundo	
  […].	
  La	
  comprensión	
  

es	
  asunto	
  del	
   cuerpo	
   […].	
  El	
   cuerpo	
  es	
   la	
  materia	
  prima	
  que	
  hay	
  

que	
   transmutar	
   para	
   generar	
   un	
   conocimiento	
   sobre	
   sí	
   mismo	
  

capaz	
   de	
   cambiar	
   la	
   vida	
   […].	
   Existe	
   una	
   corporeidad	
   del	
  

pensamiento,	
  como	
  una	
  inteligencia	
  del	
  cuerpo.190	
  

	
  

	
  

Reflexión	
  y	
  ejercicio	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
190	
  Ibíd.,	
  pp.	
  17-­‐31.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  161	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

1.	
   Si	
   el	
   cuerpo	
   es	
   el	
   lugar	
   que	
   guarda	
   mi	
   identidad	
   ¿Cómo	
   muevo	
   mi	
  

identidad?	
  

2.	
  Si	
  el	
  cuerpo	
  es	
  mi	
  tiempo	
  de	
  existencia	
  ¿Cuál	
  es	
  el	
  tiempo	
  de	
  esta	
  danza?	
  

3.	
  Si	
  el	
  cuerpo	
  es	
  mi	
  mundo	
  más	
  concreto	
  ¿Cómo	
  siento	
  mi	
  carne	
  cuando	
  la	
  

muevo	
  desde	
  esta	
  idea?	
  

4.	
  ¿Cómo	
  se	
  mueve	
  mi	
  mundo?Danzar	
  mi	
  mundo	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Danzar	
  mi	
  cuerpo	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  La	
  danza	
  de	
  mi	
  cuerpo	
  

*Poner	
  la	
  atención	
  en	
  la	
  corporalidad	
  de	
  mis	
  pensamientos,	
  en	
  la	
  inteligencia	
  

de	
  mi	
  cuerpo.	
  

	
  

	
  

	
  Investigando/Agosto	
  9	
  

	
  

Pensar	
  en	
  mover	
  la	
  identidad	
  me	
  resultó	
  difícil,	
  un	
  poco	
  incómodo,	
  es	
  

raro	
  porque	
  creo	
  que	
  lo	
  que	
  me	
  identifica	
  son	
  puras	
  limitaciones,	
  pensar	
  en	
  

quien	
   soy	
   es	
   como	
  dibujarme,	
   delimitarme,	
   traducirme	
   en	
  palabras.	
   ¿Cómo	
  

podría	
  traducirme	
  en	
  danza	
  si	
  lo	
  que	
  soy	
  tan	
  sólo	
  ocurre?	
  Siento	
  esta	
  vez	
  que	
  

mi	
   danza	
   ocurre	
   sin	
   pensarla,	
   nace	
   	
   y	
  me	
  parece	
   que	
   identidad	
   es	
   tan	
   sólo	
  

otra	
  palabra,	
  no	
  sé	
  si	
  eso	
  está	
  en	
  mí	
  ahora,	
  me	
  parece	
  un	
  poco	
  lejana.	
  Y	
  sí,	
  el	
  

mundo	
   lo	
   construyo	
   de	
   significaciones,	
   traducciones	
   e	
   interpretaciones,	
  

entonces	
   ¿Por	
   qué	
   necesito	
   traducir	
   mi	
   existencia?	
   ¿Para	
   comunicarme?	
  

¿Para	
  que	
  la	
  experiencia	
  sea	
  algo?...	
  Es	
  extraño	
  decir	
  que	
  la	
  experiencia	
  no	
  es	
  

sino	
   lo	
   que	
   deriva	
   de	
   ella,	
   la	
   verdad	
   no	
   lo	
   creo	
   tan	
   así,	
   pienso	
   que	
   la	
  

experiencia	
   es	
   y	
   se	
   comparte,	
   de	
   ella	
   pueden	
   nacer	
   muchas	
   cosas,	
   el	
  

conocimiento,	
  una	
  reflexión	
  o	
  incluso	
  una	
  verdad	
  (siempre	
  y	
  cuando	
  sea	
  un	
  

acuerdo).	
  La	
  experiencia	
  siempre	
  esta,	
  se	
  mueve	
  y	
  respira:	
  

	
  

El	
  cuerpo	
  puede	
  volverse	
  hablante,	
  pensante,	
  soñante,	
  imaginante.	
  

Todo	
  el	
  tiempo	
  siente	
  algo.	
  Siente	
  todo	
  lo	
  que	
  es	
  corporal.	
  Siente	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  162	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  

las	
  pieles	
   y	
   las	
  piedras,	
   los	
  metales	
   y	
   las	
  hierbas,	
   las	
   aguas	
   y	
   las	
  

llamas.	
  No	
  para	
  de	
  sentir.191	
  	
  

	
  

Y	
  mientras	
  me	
  muevo	
  siento	
  los	
  sonidos	
  de	
  los	
  contactos	
  que	
  establezco	
  con	
  

el	
   espacio	
   y	
   otros	
   cuerpos;	
   mi	
   pelo	
   con	
   el	
   piso,	
   mis	
   pies	
   con	
   el	
   piso,	
   mis	
  

manos	
  junto	
  al	
  piso,	
  con	
  la	
  muralla	
  todo	
  el	
  cuerpo	
  suena.	
  Suena	
  el	
  cuerpo	
  en	
  

contacto	
  con	
  el	
  vacío	
  y	
  aparece	
  el	
  aire	
  y	
  si	
  cierro	
  los	
  ojos	
  aparece	
  aún	
  más	
  mi	
  

adentro,	
  los	
  sonidos	
  en	
  los	
  pasillos	
  internos	
  de	
  mi	
  cuerpo,	
  cuando	
  me	
  tuerzo	
  

hay	
  otro	
   sonido,	
   suenan	
  mis	
  órganos	
  vitales,	
   suena	
  mi	
   espalda	
  moviéndose	
  

bajo	
   	
  mi	
   ropa.	
   ¡LA	
  PIEL!	
  Suena	
  en	
  contacto	
  con	
  el	
  piso,	
   el	
   aire	
  y	
   lo	
  que	
  hay	
  

dentro	
   de	
   mí.	
   Siento	
   que	
   todo	
   suena,	
   incluso	
   cuando	
   escribo.	
   Los	
   toques	
  

tienen	
  un	
  sonido	
  que	
  entran	
  por	
  todo	
  el	
  cuerpo	
  y	
  no	
  tan	
  sólo	
  por	
  la	
  piel	
  de	
  las	
  

orejas,	
   escuchar	
   y	
   ver	
   a	
   la	
   vez	
   que	
   oler	
   y	
   tocar.	
   Cuerpo	
   cósmico:	
   Palmo	
   a	
  

palmo,	
  mi	
  cuerpo	
  toca	
  todo.	
  Mis	
  nalgas	
  a	
  mi	
  silla,	
  mis	
  dedos	
  al	
  teclado,	
  la	
  silla	
  

y	
  el	
  teclado	
  a	
  la	
  mesa,	
  la	
  mesa	
  al	
  piso,	
  el	
  piso	
  a	
  los	
  cimientos,	
  los	
  cimientos	
  al	
  

magma	
  central	
  de	
  la	
  tierra	
  y	
  a	
  los	
  desplazamientos	
  de	
  las	
  placas	
  tectónicas.	
  Si	
  

parto	
  en	
  el	
  otro	
  sentido,	
  por	
   la	
  atmósfera	
   llego	
  a	
   las	
  galaxias	
  y	
   finalmente	
  a	
  

los	
   límites	
  sin	
  fronteras	
  del	
  universo.	
  “Cuerpo	
  místico,	
  sustancia	
  universal	
  y	
  

marioneta	
   tironeada	
   por	
  mil	
   hilos”192.	
   ¿Saborear?	
  mmm...	
   	
   no	
   sé.	
  Mi	
  mente	
  

saborea	
   y	
   prueba	
   cosas,	
   impulsa	
   al	
   cuerpo	
   o	
   el	
   cuerpo	
   la	
   impulsa	
   a	
   ella,	
  

ambos	
  dialogan	
  y	
  se	
  escuchan,	
  conversan,	
  se	
  proponen	
  cosas	
  que	
  hacer.	
  Ella	
  

le	
   proporciona	
   información	
   al	
   cuerpo,	
   tanto	
   como	
   el	
   cuerpo	
   a	
   la	
  mente.	
   Se	
  

piensa	
  y	
  se	
  hace	
  constantemente,	
  no	
  más	
  una	
  que	
  la	
  otra,	
  creo	
  que	
  nunca	
  han	
  

existido	
   rivalidades	
   al	
   interior	
  de	
  quien	
   soy;	
   esto	
  que	
   guarda	
  mi	
   cuerpo,	
   lo	
  

que	
   se	
   construye	
   por	
   él	
   y	
   que	
   a	
   la	
   vez	
   lo	
   construye.	
   Hay	
   algo	
   que	
   nunca	
  

empieza	
   y	
   que	
   nunca	
   termina,	
   como	
   hay	
   algo	
   que	
   siempre	
   empieza	
   y	
   que	
  

siempre	
  termina.	
  Me	
  acerco	
  a	
  un	
  fin	
  y	
  me	
  acerco	
  a	
  un	
  principio.	
  De	
  repente	
  

sin	
   esperar	
   aparece	
   una	
   danza,	
   encarna	
   con	
   pasión,	
   sin	
   tiempo,	
   abriendo	
  

todos	
  los	
  espacios	
  de	
  mi	
  cuerpo	
  y	
  del	
  propio	
  espacio	
  que	
  ya	
  existe	
  por	
  sí	
  solo.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
191	
  NANCY,	
  Jean-­‐Luc,	
  58	
  indicios	
  del	
  cuerpo,	
  extensión	
  del	
  alma,	
  La	
  Cebra,	
  Buenos	
  Aires,	
  2007,	
  p.	
  
14.	
  
192	
  Ibíd.,	
  p.	
  21.	
  	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  163	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

La	
  construcción	
  del	
  mundo	
  es	
  sensorial,	
  siento	
  todo	
  lo	
  que	
  hago	
  y	
  todo	
  lo	
  que	
  

existo.	
  Siento	
  e	
  interpreto,	
  aunque	
  a	
  veces	
  en	
  las	
  palabras	
  me	
  parece	
  que	
  este	
  

hecho	
  sensible	
  se	
  muestra	
  reducido	
  y	
  distorsionado.	
  Nada	
   tiene	
  sentido,	
  no	
  

logro	
  comprender	
  pero	
  sin	
  embargo	
  estoy	
  haciendo.	
  

¿Será	
  que	
  tengo	
  que	
  hacer	
  sin	
  querer	
  comprender?	
  

!Sorpresa¡	
  

Me	
  pillé	
  queriendo	
  alcanzar	
  respuestas...	
  

Hacer,	
  hacer	
  y	
  hacer	
  para	
  luego	
  comprender	
  

	
  (¿?)	
  

	
  No	
  sé	
  nada	
  	
  

	
  

	
  

Percibir	
  

	
  

El	
  mundo	
  no	
  es	
  otra	
  cosa	
  que	
  aquello	
  que	
  percibo.	
  […]	
  El	
  hombre	
  

ve,	
   escucha,	
   siente,	
   gusta,	
   toca,	
   prueba	
   la	
   temperatura	
   ambiente,	
  

percibe	
   el	
   rumor	
   interior	
   de	
   su	
   cuerpo,	
   y	
   al	
   hacerlo	
   hace	
   del	
  

mundo	
   la	
  medida	
  de	
  su	
  experiencia,	
   lo	
  hace	
  comunicable	
  a	
  otros	
  

sumergidos	
  como	
  él	
  en	
  el	
  seno	
  del	
  mismo	
  sistema	
  de	
  referencias	
  

sociales	
   y	
   culturales.	
   Siempre	
   hay	
   demasiado	
   que	
   ver,	
   escuchar,	
  

sentir,	
   degustar	
   o	
   tocar;	
  más	
   aun	
   lo	
   real	
   no	
   es	
   para	
   el	
   individuo	
  

otra	
  cosa	
  que	
  un	
  teatro	
  de	
  proyecciones	
  de	
  significaciones	
  que	
  él	
  

no	
   sólo	
   	
   percibe,	
   sino	
   que	
   en	
   primer	
   lugar,	
   concibe;	
   es	
   decir,	
  

modela	
   en	
   esquemas	
   visuales,	
   olfativos,	
   gustativos,	
   táctiles,	
  

auditivos.	
   Las	
   cosas	
   no	
   existen	
   en	
   sí,	
   sino	
   que	
   se	
   encuentran	
  

siempre	
   atravesadas	
   por	
   alguna	
   intención	
   	
   o	
   un	
   valor	
   que	
   hace	
  

posible	
  	
  que	
  sean	
  percibidas.	
  […]	
  La	
  percepción	
  es	
  acontecimiento	
  

de	
  sentido.	
  […]	
  Y	
  los	
  sentidos	
  son	
  como	
  filtros	
  que	
  retienen	
  en	
  su	
  

tamiz	
   lo	
   que	
   el	
   individuo	
   ha	
   aprendido	
   	
   a	
   poner,	
   a	
   lo	
   que	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  164	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  

justamente	
   él	
   intenta	
   identificar	
   activando	
   sus	
   recursos.	
   No	
   hay	
  

una	
  objetividad	
  del	
  mundo193.	
  

	
  

	
  

Reflexión	
  y	
  ejercicio	
  

	
  

Percepción	
  	
  Interpretación	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Percibimos	
  un	
  mundo	
  de	
  significaciones	
  

Probar	
   darle	
   tiempo	
   a	
   esto	
   de	
   percibir,	
   seguir	
   percibiendo	
   el	
   cuerpo,	
   sus	
  

sonidos	
   y	
   deseos,	
   los	
   cuerpos	
   que	
   le	
   rodean	
   y	
   atraviesan,	
   tanto	
   en	
  materia	
  

como	
  en	
  imágenes	
  del	
  pensamiento.	
  

Para	
   construir	
   una	
   danza	
   Percibir	
   moviéndome	
   o	
   moverme	
   atenta	
   a	
  

percibir,	
   luego	
   fijar	
  5	
  movimientos,	
  repetir,	
  variar	
  en	
  tiempo,	
  energía,	
  como	
  	
  

quiera.	
   Luego	
   encontrar	
   el	
   camino	
   para	
   llegar	
   a	
   esa	
   danza	
   ¿necesita	
   uno?	
  

Probar...	
  ver...	
  ¿Serán	
  estas	
  danzas	
  un	
  mundo	
  construido?	
  

*Poner	
   ojo	
   a	
   la	
   percepción	
   como	
   una	
   actividad	
   de	
   orientación	
   constante	
  

dentro	
  de	
  esto	
  que	
  me	
  rodea	
  y	
  no	
  sentirme	
  el	
  centro	
  del	
  mundo	
  a	
  pesar	
  de	
  

que	
  su	
  construcción	
  sea	
  personal.	
  

	
  

	
  

	
  Agosto	
  24	
  

	
  

Percibí	
   muchas	
   cosas;	
   una	
   pena,	
   la	
   incomprensión,	
   mis	
   brazos	
  

deslizándose	
  por	
  el	
  piso,	
  mis	
  piernas,	
  el	
  sonido	
  de	
  mi	
  cadera,	
   los	
  pájaros,	
  el	
  

sol	
   tibio,	
  el	
  polvo	
  en	
  el	
  sol,	
  mi	
  cabeza,	
  mi	
  boca	
  y	
  mi	
   lengua.	
  Percibí	
  muchos	
  

pensamientos	
   sobre	
   cómo	
   	
   	
   determinar	
   la	
  danza	
  o	
   sobre	
   cuándo	
  me	
   siento	
  	
  

danzando	
   y	
   cuándo	
   no.	
   Sobre	
   ser	
   bailarina,	
   siento	
   una	
   incomodidad	
   al	
  

momento	
  de	
  nombrarme	
   como	
   tal,	
  me	
   incomoda	
   el	
   hecho	
  de	
  determinar	
   o	
  	
  

identificarme	
   de	
   algún	
  modo.	
   Quién	
   sabrá	
   qué	
   es	
  mejor,	
   si	
   hacerlo	
   o	
   no,	
   o	
  

hacerlo	
  un	
  poco.	
  No	
  lo	
  sé.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
193	
  LE	
  BRETON,	
  Cuerpo	
  sensible,	
  op.	
  cit.,	
  pp.	
  41-­‐52.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  165	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

	
  

	
  

Nace	
  entonces:	
  

Un	
  intento	
  de	
  danza	
  n°	
  1	
  

	
  

Porque	
   me	
   siento	
   intentando	
   danzar,	
   así	
   que	
   haré	
   mis	
   mejores	
  

intentos	
   por	
   hacerlo	
   con:	
   !Energía,	
   fuerza,	
   destrezas,	
   mucha	
   amplitud	
  

corporal,	
  con	
  variedad,	
  matices	
  y	
  colores	
  distintos,	
  mucho,	
  mucho,	
  mucho!	
  

!Y	
  todo	
  muy	
  bien	
  hecho!	
  

(No	
  sé	
  por	
  qué	
  razón	
  esto	
  no	
  me	
  gusta	
  nada,	
  tengo	
  unas	
  ganas	
  profundas	
  de	
  

negarme	
  a	
  todo	
  esto	
  que	
  menciono	
  antes...)	
  

Quiero	
  ser	
  Jardinera	
  y	
  bailar	
  en	
  secreto.	
  

Se	
  transforma	
  lo	
  que	
  tenía	
  y	
  ahora	
  quiero	
  ser	
  Jardinera;	
  cuidar	
  las	
  plantas,	
  la	
  

tierra,	
   regar,	
   trabajar,	
   caminar,	
   esforzarme,	
   cansarme,	
   escuchar	
   la	
  

tranquilidad,	
  dibujar	
  y	
  escribir.	
  

¿Es	
  necesario	
  determinar	
  para	
  crear	
  un	
  mundo	
  en	
  el	
  que	
  vivir?	
  

Luego	
  de	
  tantos	
  intentos	
  por	
  danzar,	
  llego	
  en	
  esta	
  ocasión	
  a	
  que	
  no	
  existe	
  un	
  

mundo	
  concreto	
  y	
  objetivo,	
  existen	
  miles	
  de	
  mundos,	
  vidas	
  y	
  universos.	
  

El	
  todo	
  alimentado	
  por	
  todos,	
  el	
  todo	
  somos	
  todos,	
  todos	
  somos	
  el	
  todo	
  

La	
  toda	
  alimentada	
  por	
  todas,	
  la	
  toda	
  somos	
  todas,	
  todas	
  somos	
  la	
  toda	
  

Percibo	
  un	
  mundo	
  imaginario	
  construido	
  y	
  con	
  cuerpos	
  

Otro	
   intento	
  de	
  danza,	
  otro	
   intento	
  por	
  bailar,	
   tengo	
  que	
  seguir	
  y	
   construir	
  

algo	
  nuevo.	
  

¿Cómo	
  vivir	
  sin	
  nada	
  construido?	
  

O	
  más	
  bien,	
  cómo	
  darle	
  un	
  nuevo	
  sentido	
  a	
  lo	
  que	
  tengo,	
  a	
  lo	
  que	
  soy.	
  

Hablo	
  y	
  muero	
  en	
  cada	
  palabra.	
  

Quisiera	
  quedarme	
  en	
  silencio	
  o	
  no	
  tener	
  la	
  razón	
  y	
  sin	
  embargo	
  la	
  necesito	
  

para	
  estar	
  estable	
  -­‐	
  estar	
  -­‐	
  estable.	
  

Me	
  muero	
  más	
  seguido	
  ahora	
  

Quiero	
  bailar	
  en	
  secreto,	
  en	
  sombras,	
  luz	
  tenue,	
  con	
  poca	
  gente,	
  en	
  silencio.	
  

Todo	
  esto	
  percibo	
  que	
  está	
  pasándome	
  hoy	
  mientras	
  me	
  muevo.	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  166	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  
¿Será	
  el	
  cuerpo	
  una	
  cárcel?	
  

Creo	
  que	
  no,	
  la	
  danza	
  me	
  parece	
  libre	
  

¿Cómo	
  sentir	
  la	
  vida	
  sin	
  un	
  cuerpo?	
  

Y	
  nuevamente	
  

No	
  conozco	
  nada	
  o	
  muy	
  poco....	
  muy	
  poco.	
  

	
  

	
  

Agosto	
  29	
  

	
  

Hoy	
   mientras	
   me	
   muevo	
   me	
   pregunto	
   ¿De	
   qué	
   hablan	
   mis	
   danzas?	
  

Creo	
  que	
  hablo	
  del	
  mundo	
  que	
  me	
  rodea,	
  porque	
  pienso	
  en	
  ello	
  cuando	
  me	
  

muevo,	
  en	
  que	
  todo	
  está	
  construido;	
  las	
  imágenes,	
  las	
  palabras,	
  las	
  ideas,	
  los	
  

conceptos,	
  etc.	
  Estos	
  dan	
  paso	
  a	
   la	
  materialidad	
  de	
  un	
  mundo	
  y	
  a	
   la	
  vez	
  me	
  

parece	
   que	
   nada	
   es	
   tajantemente	
   una	
   realidad	
   inmodificable.	
   Se	
  me	
   ocurre	
  

que	
  el	
  mundo	
  consiste	
  en	
  la	
  superposición	
  de	
  una	
  idea	
  tras	
  otra,	
  cada	
  pedazo	
  

de	
   esta	
   ciudad	
   ha	
   nacido	
   de	
   un	
   pensamiento,	
   una	
   voluntad	
   que	
   luego	
   se	
  

concreta.	
  Siento	
  lo	
  que	
  vivo,	
  siento	
  el	
  mundo,	
  	
  su	
  frío,	
  veo	
  sus	
  colores,	
  siento	
  

texturas...	
  Siento	
  y	
  sentimos,	
  por	
  tanto	
   lo	
  concreto	
  se	
  construye,	
  entre	
  otras	
  

actividades,	
  percibiendo.	
  Me	
  oriento	
  en	
  el	
  mundo,	
  voy	
  armando	
  caminos	
  de	
  

significados	
  en	
  él:	
  Interpreto.	
  La	
  danza	
  a	
  veces	
  se	
  ha	
  vuelto	
  para	
  mí	
  algo	
  que	
  

no	
  soy,	
  algo	
  que	
  no	
  es,	
  como	
  todo	
  lo	
  que	
  veo	
  a	
  mi	
  alrededor,	
  sólo	
  	
  ideas	
  con	
  

cuerpo	
   y	
   si	
   bien	
   el	
   mundo	
   es	
   concreto,	
   me	
   parece	
   que	
   la	
   realidad	
   es	
   una	
  

ilusión:	
   ¿Por	
   qué	
   no	
   hacer	
  mi	
   propia	
   realidad	
   entonces?	
   Considero	
   injusto	
  

tener	
   tan	
   pocas	
   opciones	
   para	
   vivir,	
   a	
   demás	
   	
   algunas	
   maneras	
   de	
   hacer	
  

danza	
  me	
  hacen	
  sentir	
  “como	
  que	
  estoy	
  intentando	
  danzar”,	
  “como	
  que	
  estoy	
  

intentando	
  identificarme”,	
  “como	
  que	
  estoy	
  tratando	
  de	
  vivir	
  en	
  un	
  mundo”.	
  

	
  

Quiero	
   abrir	
   los	
   caminos	
   de	
   la	
   percepción,	
   quiero	
   que	
   mis	
   movimientos	
  

nazcan	
   de	
   allí	
   y	
   quiero	
   dejarme	
   danzar.	
   Y	
   también	
   voy	
   a	
   intentar	
   ser	
   la	
  

bailarina	
   que	
   al	
   parecer	
   debiera	
   ser,	
   no	
   estoy	
   segura	
   de	
   esto,	
   nadie	
  me	
   lo	
  

exige	
  y	
  a	
  la	
  vez	
  sí,	
  yo	
  me	
  lo	
  exijo	
  y	
  a	
  la	
  vez	
  no.	
  Estoy	
  en	
  un	
  intento	
  de	
  danza,	
  

porque	
  quiero	
  ser	
  jardinera	
  mejor...	
  Si	
  tuviera	
  que	
  ser	
  algo	
  y	
  determinarme;	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  167	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

sería	
   jardinera	
   (me	
   estoy	
   poniendo	
   en	
   cuestión,	
   esto	
   está	
   lleno	
   de	
  

contradicciones,	
  no	
  tengo	
  ninguna	
  razón)	
  y	
  suena	
  la	
  canción:	
  

TODO	
  ES	
  MENTIRA	
  EN	
  ESTE	
  MUNDO	
  	
  

TODO	
  ES	
  MENTIRA	
  LA	
  VERDAD	
  

TODO	
  ES	
  MENTIRA	
  YO	
  ME	
  DIGO	
  

TODO	
  ES	
  MENTIRA	
  POR	
  QUÉ	
  SERÁ	
  

MENTIRA	
  LA	
  MENTIRA	
  

MENTIRA	
  LA	
  VERDAD	
  

	
  

	
  

Transformar	
   la	
   experiencia/Agosto	
   31/La	
   percepción	
   es	
  

acontecimiento	
  de	
  sentido	
  

	
  

Percibí	
   el	
   sol	
   tibio	
   que	
   entró	
   por	
   mi	
   piel.	
   Percibí	
   el	
   sonido	
   de	
   los	
  

pájaros	
  y	
  el	
  color	
  verde	
  de	
  las	
  hojas	
  en	
  los	
  árboles	
  por	
  la	
  ventana	
  y	
  me	
  gustó.	
  

Percibí	
  el	
   calor	
  del	
  sol	
  en	
   todo	
  mi	
  cuerpo	
  con	
   los	
  ojos	
  cerrados,	
  vi	
  un	
  color	
  

rojo,	
  como	
  ver	
  la	
  sangre,	
  me	
  tapé	
  la	
  cara	
  y	
  vi	
  un	
  color	
  negro,	
  apreté	
  mis	
  ojos	
  

con	
  un	
  dedo	
  y	
  vi	
  un	
  color	
  amarillo.	
  Percibí	
  mis	
  ganas	
  de	
  quedarme	
  quieta	
  y	
  

tranquila,	
   descansando	
   para	
   reconstruirme,	
   sentí	
   mis	
   tensiones,	
   unas	
   más	
  

que	
  otras,	
  hay	
  dolores	
  en	
  mi	
  cuerpo.	
  Percibí	
  también	
  una	
  nueva	
  pregunta	
  que	
  

se	
   asoma,	
   una	
   nueva	
   inquietud:	
   ¿Se	
   pueden	
   separar	
   mis	
   necesidades	
   en	
  

cuanto	
  a	
   la	
  danza	
  que	
  quiero	
  compartir,	
   la	
  creación	
  escénica,	
   la	
  creación	
  de	
  

otros	
   tipos	
   sin	
   ningún	
   fin	
   productivo	
   y	
   las	
   danzas	
   que	
   necesita	
   mi	
   cuerpo	
  

para	
  sentirse	
  bien?	
  

Creo	
   que	
   no	
   es	
   todo	
   mostrable	
   o	
   compartible,	
   hay	
   cosas	
   o	
   prácticas	
   de	
  

carácter	
  más	
  íntimas	
  que	
  otras,	
  estoy	
  reconociendo	
  mis	
  necesidades	
  íntimas	
  

con	
  la	
  danza,	
  las	
  de	
  mi	
  cuerpo...	
  

¿Cuáles	
  son	
  mis	
  necesidades	
  escénicas?	
  

¿Cuáles	
  son	
  mis	
  necesidades	
  de	
  creación	
  con	
  el	
  arte?	
  

¿Qué	
  quiero	
  compartir	
  con	
  los	
  otros	
  y	
  por	
  qué?	
  ¿para	
  qué?	
  	
  

Tengo	
  un	
  llamado	
  interno	
  a	
  reafirmar	
  el	
  sentido	
  de	
  mis	
  danzas	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  168	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  
También	
  percibí	
  huesos	
  ¡Muchos	
  huesos!	
  

Cuerpo	
  Sensible-­‐	
  Cuerpo	
  en	
  el	
  mundo/Octubre	
  6	
  

	
  

“Cuerpo	
   tocado,	
   tocante,	
   frágil,	
   vulnerable,	
   siempre	
   cambiante,	
  

huidizo,	
   inasible,	
   evanescente	
   ante	
   la	
   caricia	
   o	
   el	
   golpe,	
   cuerpo	
   sin	
   corteza,	
  

pobre	
  piel	
  tendida	
  en	
  una	
  caverna	
  donde	
  flota	
  nuestra	
  sombra.”194	
  	
  Mi	
  cuerpo	
  

sensible...	
   estar	
   en	
   el	
   mundo	
   me	
   hace	
   sentir	
   que	
   la	
   danza	
   es	
   la	
   decisión	
  

política	
   más	
   profunda	
   y	
   radical	
   que	
   conozco	
   en	
   mí.	
   Es	
   el	
   amor	
   puesto	
   en	
  

práctica,	
  decido	
  vibrar	
  en	
  la	
  vida,	
  moverme	
  para	
  estar	
  y	
  estar	
  para	
  moverme,	
  

ponerme	
  en	
  el	
  tiempo,	
  vivirlo	
  e	
  incorporarlo	
  me	
  hace	
  estar	
  alerta,	
  despierta	
  y	
  

perceptiva.	
   Considero	
   que	
   percibir	
   también	
   es	
   un	
   acto	
   de	
   generosidad,	
   es	
  

escuchar,	
   tocar,	
   dejarme	
   tocar,	
   probar,	
   degustar,	
   mirar,	
   oler,	
   compartir	
   y	
  

ceder.	
  Ponerme	
  perceptiva	
  es	
  ponerme	
  más	
  humana,	
  me	
  acerco	
  al	
  mundo,	
  lo	
  

veo,	
  huelo,	
  toco,	
  escucho,	
  lo	
  construyo	
  y	
  veo	
  como	
  él	
  me	
  construye	
  a	
  la	
  vez.	
  El	
  

somos	
  todas	
  y	
   todos.	
  La	
  sensibilidad	
  me	
  abre	
  a	
   los	
  otros	
  cuerpos	
  y	
  aparece	
  

entonces	
  la	
  realidad,	
  aparezco.	
  	
  	
  

	
  

A	
  la	
  vez	
  ese	
  afuera	
  es	
  una	
  proyección	
  de	
  mí,	
  un	
  mí	
  teñido	
  por	
  todo	
  lo	
  que	
  me	
  

ronda,	
  desde	
  las	
  palabras	
  hasta	
  el	
  viento	
  que	
  siento.	
  El	
  tiempo	
  corre,	
  fluye	
  y	
  

quiero	
   nadar	
   en	
   él,	
   agotar	
   brazos	
   y	
   piernas,	
   descansar	
   y	
   a	
   veces	
   dejarme	
  

llevar.	
  Quiero	
  conectar	
  el	
  mundo	
  con	
  mi	
  experiencia	
  de	
  danza,	
  porque	
  no	
  me	
  

siento	
  sola,	
  porque	
  confío	
  en	
  las	
  lógicas	
  orgánicas	
  de	
  la	
  naturaleza,	
  así	
  como	
  

en	
   	
   invierno	
  hay	
  plantas	
  que	
  mueren	
  en	
  sus	
  hojas	
  para	
  descansar	
  y	
  renacer	
  

nuevamente	
  con	
  cada	
  primavera,	
  o	
  como	
  se	
  transforma	
  una	
  roca	
  en	
  arena	
  o	
  

la	
  arena	
  en	
  roca,	
  porque	
  siento	
  la	
  certeza	
  de	
  construir	
  y	
  atraer	
  lo	
  que	
  quiera	
  

al	
  mundo	
  concreto.	
  Por	
  la	
  magia	
  y	
  su	
  ciencia.	
  Y	
  nuevamente	
  siento	
  que	
  estas	
  

danzas	
  son	
  experiencias	
  profundas	
  de	
  los	
  espíritus	
  que	
  habitan	
  en	
  mi	
  cuerpo.	
  

Hay	
  una	
  necesidad	
  misteriosa,	
  intraducible	
  que	
  me	
  impulsa	
  a	
  danzar,	
  por	
  lo	
  

mismo,	
  porque	
  esta	
  vez	
  no	
  hay	
  razón	
  ni	
  significado,	
  es	
  que	
  me	
  muevo,	
  para	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
194	
  NANCY,	
  58	
  indicios…	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  33.	
  	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  169	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

estar	
  en	
  el	
  sentir,	
  hacer	
  y	
  	
  percibir;	
  	
  la	
  actividad	
  constante	
  de	
  un	
  cuerpo	
  que	
  

existe,	
  Voluntad	
  que	
  decidió	
  y	
  decide	
  estar.	
  

	
  

Octubre	
  10	
  

	
  

¿Porqué	
  no	
  desafiarme?	
  

El	
  despliegue	
  de	
  un	
  cuerpo:	
  ¿Implica	
  sus	
  extremos?	
  

¿Hay	
  despliegue	
  en	
  las	
  pequeñas	
  danzas?	
  

¿Por	
  qué	
  hacer	
  un	
  análisis	
  constante	
  de	
  la	
  información	
  que	
  entra	
  y	
  sale	
  de	
  mi	
  

cuerpo?	
  	
  

Esto	
  tan	
  sólo	
  	
  ocurre,	
  siempre	
  ocurre,	
  con	
  o	
  sin	
  consciencia...	
  

¿De	
  qué	
  me	
  sirve	
  tanta	
  sensibilidad?	
  

Me	
  siento	
  demasiado	
  frágil	
  y	
  afectada,	
  quiero	
  buscar	
  vivir	
  danzas	
  sin	
  pensar	
  

demasiado,	
  me	
  sigo	
  cuestionando	
  todo,	
  todo	
  comienza	
  otra	
  vez.	
  

Ya	
  no	
  creo	
  nada	
  de	
  lo	
  que	
  creía	
  

Tengo	
   un	
   llamado	
   (nuevamente)	
   a	
   no	
   limitarme,	
   abrir	
   y	
   no	
   identificarme,	
  

estoy	
  chocando	
  con	
  paredes	
  dentro	
  de	
  mí.	
  

Quiero	
  más	
  danza,	
  aunque	
  una	
  diga	
  por	
  ahí	
  que	
  no	
  existe	
  

¿NO	
  EXISTE	
  LA	
  DANZA?	
  

Estoy	
  muy	
  afectada,	
  entremezclando	
  todo,	
  

y	
  esto	
  de	
  los	
  límites	
  me	
  abre	
  a	
  un	
  gran	
  vacío.	
  

El	
  vacío	
  y	
  el	
  desierto	
  

Pienso	
  que	
  no	
  limitar	
  es	
  	
  abrir	
  un	
  desierto,	
  

un	
  espacio	
  tiene	
  sus	
  delimitaciones,	
  

un	
  desierto	
  no,	
  y	
  por	
  eso	
  es	
  desierto.	
  

Me	
  gustan	
  los	
  desiertos	
  porque	
  son	
  llenos	
  de	
  nada,	
  hay	
  colores	
  y	
  texturas	
  en	
  

él	
  y	
  nada.	
  

¿Nada	
  de	
  qué…	
  de	
  plantas,	
  árboles	
  y	
  agua?	
  

¿Qué	
  pienso	
  de	
  la	
  vida?	
  

¿Qué	
  pienso	
  de	
  la	
  muerte?	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  170	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  
La	
  vida	
  y	
  la	
  muerte	
  valen	
  lo	
  mismo,	
  sólo	
  que	
  una	
  puede	
  ser	
  una	
  experiencia	
  

más	
  larga	
  que	
  la	
  otra,	
  pero	
  la	
  muerte	
  es	
  intensa,	
  tanto	
  como	
  mucho	
  tiempo	
  de	
  

vida,	
  la	
  muerte	
  está	
  muy	
  viva	
  y	
  a	
  veces	
  la	
  vida	
  está	
  muy	
  muerta.	
  

La	
   subjetividad,	
   lo	
   relativo	
   de	
   todo,	
   la	
   no	
   verdad	
   y	
   a	
   la	
   vez	
   todo	
   tan	
  

construido.	
  Estar	
  en	
  mi	
  cuerpo,	
  mi	
  lugar	
  en	
  el	
  mundo,	
  quiero	
  estar,	
  desplegar,	
  

buscar	
  por	
  los	
  impulsos,	
  viajar	
  sin	
  el	
  control	
  de	
  un	
  análisis,	
  estar	
  y	
  dejar	
  que	
  

pase,	
  porque	
  pasa,	
  siempre	
  pasa...	
  

La	
  vida	
  y	
   la	
  muerte	
   lo	
   implican,	
  es	
  así	
  y	
  no	
  es	
  necesariamente	
  una	
  decisión	
  

consciente,	
  tan	
  sólo	
  	
  ocurre.	
  

	
  

	
  

Ver	
  

	
  

La	
  palabra	
  “ver”	
  proviene	
  del	
  latín	
  videre	
  y	
  del	
  indoeuropeo	
  

veda:	
  “yo	
  sé”.	
  En	
  nuestra	
  sociedad	
  occidental	
  el	
  sentido	
  de	
  la	
  vista	
  

altera	
   radicalmente,	
   fuerza	
   una	
   traducción	
   y	
   suscita	
  

inevitablemente	
  algún	
  tipo	
  de	
  reducción	
  (cuando	
  no	
  de	
  traición).	
  

La	
  vista	
  es	
  la	
  primera	
  garantía	
  del	
  saber:	
  “Hay	
  que	
  ver	
  para	
  creer”,	
  

“lo	
  creeré	
  cuando	
  lo	
  vea”,	
  son	
  frases	
  con	
  las	
  que	
  nos	
  relacionamos	
  

comúnmente.	
  Ya	
  veo	
  es	
  sinónimo	
  de	
  ya	
  comprendo	
  y	
  lo	
  evidente	
  

resulta	
   indiscutible,	
   la	
   teoría	
   es	
   la	
   contemplación	
   y	
   la	
   reflexión	
  

dirigida	
  al	
  mundo	
  y	
   la	
   ignorancia	
  está	
  estrechamente	
   	
  asociada	
  a	
  

la	
   ausencia	
   de	
   la	
   vista,	
   la	
   oscuridad,	
   la	
   ceguera,	
   la	
   noche,	
   lo	
  

desenfocado,	
   lo	
   nebuloso,	
   lo	
   brumoso,	
   etc.	
   Cuando	
   hablamos	
   de	
  

“visión	
  de	
  mundo”,	
   damos	
  por	
  hecho	
  que	
   sólo	
  hay	
  mundo	
  al	
   ser	
  

visto	
  y	
  no	
  es	
  extraño	
  también	
  que	
   la	
  ciudad	
  sea	
  un	
  orden	
  visual,	
  

una	
  proliferación	
  de	
  lo	
  visible.	
  Para	
  nuestras	
  relaciones	
  sociales	
  la	
  

vista	
   es	
   un	
   sentido	
   esencial,	
   los	
   ojos	
   reciben	
   y	
   proporcionan	
  

información,	
   es	
   a	
   través	
  de	
   la	
  mirada	
  que	
   se	
   considera	
   el	
   rostro	
  

del	
   otro	
   y	
   con	
   ello	
   simbólicamente	
   su	
   sentimiento	
   de	
   identidad,	
  

pues	
  así	
  “este	
  no	
  me	
  mira”,	
  “te	
  mira	
  a	
  penas	
  cuando	
  te	
  habla”,	
  son	
  

clichés	
  que	
   indican	
   la	
  decepción	
  de	
  no	
  haber	
  sido	
  reconocido,	
  de	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  171	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

ni	
  siquiera	
  suscitar	
  la	
  modesta	
  atención	
  de	
  una	
  mirada	
  que	
  ofrece	
  

por	
  un	
   instante	
   la	
   seguridad	
  de	
   existir.	
   El	
   cuerpo	
  no	
   escapa	
   a	
   la	
  

necesidad	
  de	
  devenir	
  imagen,	
  logo,	
  para	
  que	
  el	
  individuo	
  cuide	
  su	
  

apariencia	
  y	
  se	
  deje	
  ver.	
  La	
  realidad	
  se	
  presenta	
  como	
  un	
  espacio	
  

en	
   donde	
   la	
   vista	
   ejerce	
   dominio	
   sobre	
   los	
   otros	
   sentidos	
   en	
  

nuestras	
  sociedades,	
  es	
  la	
  primera	
  referencia,	
  por	
  tanto	
  	
  la	
  imagen	
  

gana	
  terreno	
  sobre	
  lo	
  real,	
  vemos	
  menos	
  el	
  mundo	
  ante	
  nuestros	
  

ojos	
  que	
  las	
  innumerables	
  imágenes	
  que	
  dan	
  cuenta	
  de	
  él	
  a	
  través	
  

de	
   pantallas	
   de	
   todo	
   tipo.	
   Venir	
   al	
   mundo	
   es	
   adquirir	
   una	
  

sensibilidad,	
   un	
   estilo	
   de	
   visión,	
   de	
   tacto,	
   de	
   oído,	
   de	
   gusto,	
   una	
  

sensibilidad	
   particular	
   frente	
   a	
   la	
   comunidad	
   de	
   pertenencia.	
  

Habitamos	
  universos	
  sensoriales	
  diferentes	
  y	
  así	
  las	
  percepciones	
  

sensoriales	
   son	
   relaciones	
   simbólicas	
   con	
   el	
   mundo.	
   Si	
   bien	
   el	
  

conjunto	
   las	
   personas	
   del	
   planeta	
   disponen	
   del	
   mismo	
   aparato	
  

fónico,	
   no	
   hablan	
   la	
   misma	
   lengua.	
   Igualmente,	
   si	
   la	
   estructura	
  

muscular	
  y	
  nerviosa	
  o	
  la	
  estructura	
  sensorial	
  son	
  idénticas,	
  eso	
  no	
  

condiciona	
   en	
   nada	
   los	
   usos	
   culturales	
   de	
   los	
   que	
   dan	
   lugar.	
   De	
  

una	
   sociedad	
   a	
   otra,	
   los	
   hombres	
   y	
   mujeres	
   experimentan	
  

sensorialmente	
   los	
   acontecimientos	
   por	
   medio	
   de	
   repertorios	
  

culturales	
  diferente,	
  a	
  veces	
  similares	
  pero	
  no	
  idénticos195.	
  

	
  

	
  

*Para	
  la	
  práctica	
  

	
  

Percibir	
  la	
  información	
  que	
  le	
  otorga	
  la	
  mirada	
  a	
  la	
  experiencia	
  de	
  mi	
  

cuerpo	
  en	
  un	
  estar	
  sencillo	
  ¿Cómo	
  está	
  mi	
  cuerpo	
  cuando	
  ve?	
  y	
  ¿cómo	
  esta	
  

cuando	
  es	
  visto?	
  Percibir.	
  Mi	
  apariencia:	
   ¿Cuál	
  es?	
  ¿Cómo	
  aparezco?	
  Buscar	
  

maneras	
   de	
   aparecer	
   en	
   movimiento,	
   mover	
   las	
   apariencias,	
   reconocer	
   la	
  

identidad.	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
195	
  LE	
  BRETON,	
  Cuerpo	
  sensible,	
  op.	
  cit.,	
  pp.	
  57-­‐62.	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  172	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  
	
  

¿Lo	
  evidente	
  es	
  indiscutible?/	
  Septiembre	
  28	
  

	
  

Para	
  la	
  práctica	
  de	
  hoy	
  me	
  inquieta	
  la	
  realidad	
  y	
  las	
  múltiples	
  maneras	
  

de	
  hacerla	
  aparecer.	
  ¿Tiene	
  que	
  ver	
  esto	
  con	
  "ver"	
  o	
  con	
  la	
  imagen?	
  ¿Aparece	
  

algo	
  sin	
  una	
  imagen?	
  ¿Qué	
  pasa	
  con	
  el	
  sentimiento	
  de	
  identidad,	
  el	
  rostro	
  y	
  la	
  

apariencia?	
  

¿Solamente	
   la	
  mirada	
   ofrece	
   la	
   seguridad	
   de	
   existir?	
   Y	
   sobre	
   la	
   apariencia;	
  

buscar	
   maneras	
   de	
   aparecer,	
   mover	
   las	
   apariencias,	
   sacar	
   la	
   identidad	
   del	
  

cuerpo.	
  

Moviendo	
  las	
  ideas	
  

	
  

La	
  vista	
  le	
  otorga	
  mucha	
  información	
  a	
  mi	
  cuerpo,	
  información	
  que	
  se	
  

transforma	
   en	
   pensamientos	
   y	
   a	
   veces	
   le	
   otorga	
   pensamientos	
   ya	
  

construidos.	
   Hay	
   aquí	
   una	
   doble	
   tensión,	
   porque	
   si	
   entra	
   al	
   cuerpo	
   el	
  

pensamiento	
  ya	
  resuelto	
  ¿Qué	
  construye	
  este	
  entonces?	
  	
  

Es	
  como	
  repetir	
  sin	
  cuestionarse	
  nada.	
  

Estoy	
  un	
  poco	
  mareada,	
  muy	
  sensible	
  a	
  todo	
  lo	
  que	
  veo.	
  

Pienso	
  si	
  es	
  que	
  ¿Dándole	
  una	
  mirada	
  a	
  un	
  otro	
  es	
  la	
  única	
  manera	
  de	
  hacerlo	
  

aparecer?	
  Tanto	
  	
  para	
  mí	
  	
  como	
  para	
  él...	
  

Si	
  no	
  veo,	
  también	
  podemos	
  existir.	
  

¿Qué	
  espero	
  de	
  mi	
  cuerpo?	
  	
  

Tengo	
  la	
  cabeza	
  llena	
  de	
  imágenes	
  de	
  lo	
  que	
  creo	
  que	
  es	
  danza	
  y	
  me	
  cuesta	
  

dejar	
   fluir,	
   pienso	
   que	
   no	
   alcanzo	
   esas	
   imágenes	
   con	
   mi	
   cuerpo,	
   estoy	
  

intranquila	
   aunque	
   encarné	
   danza,	
   sí,	
   la	
   sentí,	
   sentí	
   mi	
   espalda,	
   abrí	
   un	
  

espacio	
  y	
  tiempo,	
  se	
  abrió	
  una	
  nueva	
  realidad	
  en	
  esta	
  búsqueda,	
  fue	
  pequeña,	
  

pero	
  estuvo.	
  Algo	
  reinventado	
  por	
  mi	
  cuerpo,	
  	
  movimientos	
  ricos,	
  	
  que	
  nacen	
  

desde	
   mi	
   interior,	
   recorridos	
   sensibles	
   por	
   los	
   huesos,	
   músculos,	
   piel	
   y	
  

“fascia”196,	
   información	
   profunda	
   de	
   quien	
   soy	
   en	
   lo	
  más	
   concreto.	
   Lo	
   que	
  

cuenta	
  mi	
  cuerpo	
  cuando	
  lo	
  escucho,	
   lo	
  que	
  dice	
  cuando	
  permito	
  que	
  hable.	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
196	
  Fina	
  capa	
  muy	
  inervada	
  que	
  se	
  encuentra	
  entre	
  la	
  	
  piel	
  y	
  el	
  musculo,	
  da	
  forma	
  y	
  contención	
  
a	
  este	
  último.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  173	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

Se	
   puede	
   viajar	
   hasta	
   el	
   interior	
   de	
   una	
   misma	
   tan	
   infinitamente	
   como	
   al	
  

exterior,	
  siento	
  un	
  universo	
  ahí	
  dentro,	
  un	
  hoyo	
  negro,	
  un	
  misterio	
   lleno	
  de	
  

historias,	
  herencias,	
  saberes	
  y	
  cantos.	
  

Siento	
  sueño,	
  me	
  siento	
  extraña...	
  

Bien	
  y	
  mal.	
  

Me	
  gustaría	
  desaparecer	
  u	
  olvidar	
  todo	
  por	
  un	
  tiempo,	
  sacar	
  la	
   información	
  

que	
  hay	
  en	
  mí,	
  toda,	
  y	
  perderme	
  en	
  lo	
  inesperado,	
  nadar	
  y	
  tomar	
  sol,	
  cerrar	
  

los	
   ojos,	
   ser	
   invisible	
   para	
   mí	
   misma,	
   creo	
   que	
   soy	
   yo	
   la	
   que	
   insisto	
   con	
  

hacerme	
  existir,	
  me	
  insisto	
  con	
  aparecer,	
  ser	
  vista	
  a	
  veces	
  es	
  lo	
  que	
  quiero	
  y	
  

¿Para	
  qué?	
  si	
   lo	
  que	
  soy	
  y	
  comparto	
  sólo	
  es.	
  Quiero	
  ser	
   invisible,	
  mmm...	
   la	
  

verdad	
  no	
   lo	
   sé,	
  no	
  es	
  querer	
   ser	
   invisible,	
   es	
  querer	
   tener	
  otra	
  manera	
  de	
  

vivir,	
   otras	
   formas	
  de	
  danzar,	
   otros	
  modos	
  de	
   aparecer	
   en	
   el	
  mundo,	
   otros	
  

mundos	
   y	
   no	
   quiero	
   estar	
   sola	
   allí,	
   ojalá	
   estén	
   otras	
   y	
   otros	
   para	
  

compartirnos	
  y	
  percibirnos.	
  

	
  

	
  

Septiembre	
  29	
  

	
  

La	
  luna	
  está	
  llena	
  y	
  la	
  danza	
  ha	
  sido	
  una	
  experiencia	
  intensa	
  el	
  día	
  de	
  

hoy.	
  Me	
  siento	
  extraña,	
  mi	
  cuerpo	
  es	
  sensible	
  y	
  siento	
  que	
  esto	
  me	
  hace	
  estar	
  

muy	
  presente	
  en	
  el	
  mundo,	
  más	
  cerca	
  de	
  los	
  otros	
  y	
  las	
  otras.	
  Hoy	
  me	
  asumo	
  

frágil,	
   me	
   reconozco	
   profundamente,	
   acepto	
   con	
   humildad	
   mi	
   condición	
  

humana	
   en	
   el	
  mundo,	
   es	
   un	
   bello	
   poder	
   generoso,	
   firme,	
   raíz	
   a	
   la	
   tierra	
   y	
  

torso	
  en	
  el	
  cielo.	
  Y	
  hay	
  algo	
  de	
  esta	
  fibra	
  delicada,	
  vulnerable	
  y	
  frágil	
  que	
  es	
  

fuerte	
  a	
  la	
  vez,	
  violenta	
  y	
  poderosa.	
  Crecer	
  y	
  ver	
  que	
  soy	
  casi	
  nada,	
  descubrir	
  

que	
  soy	
  casi	
  todo,	
  nada	
  y	
  todo,	
  me	
  siento	
  llena	
  y	
  vacía.	
  Hay	
  un	
  enorme	
  vacío	
  

al	
   interior	
   de	
   mi	
   cuerpo,	
   me	
   gusta	
   porque	
   se	
   siente	
   ligero	
   y	
   no	
   me	
   gusta	
  

porque	
   es	
   vacío,	
   me	
   han	
   enseñado	
   que	
   los	
   vacíos	
   no	
   son	
   nada	
   “bueno”.	
  

¿Siempre	
  habrá	
  algo	
  que	
  decir?	
  Y	
  vuelvo	
  a	
  la	
  identidad,	
  la	
  imagen,	
  el	
  discurso	
  

y	
  el	
  significado	
  para	
  darle	
  paso	
  al	
  sentido	
  y	
  a	
  la	
  percepción,	
  creo	
  que	
  es	
  una	
  

manera	
  para	
  reinventar	
  lo	
  ya	
  aprendido	
  y	
  las	
  maneras	
  de	
  aprender.	
  	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  174	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  
	
  

Quiero	
   dar	
   paso	
   al	
   sentido	
   y	
   romper	
   con	
   las	
   certezas,	
   quisiera	
   hacer	
   un	
  

cambio	
   profundo,	
   transformar	
   y	
   morir	
   de	
   mil	
   maneras,	
   comenzar	
   de	
   un	
  

nuevo	
  principio,	
  dar	
  nuevos	
  significados	
  a	
  la	
  realidad,	
  abrir	
  otras	
  realidades	
  y	
  

ampliar	
   la	
   vida.	
  Entro	
  en	
   locura,	
   sintiendo	
  que	
  es	
   la	
  opción	
  que	
   tengo	
  para	
  

vivir.	
   Abro	
   paso	
   al	
   sentido	
   porque	
   desde	
   ahí	
   puedo	
   construir	
   nuevamente	
  

esta	
  realidad,	
  aunque	
  	
  pienso	
  que	
  nunca	
  antes	
  lo	
  hice.	
  Hoy	
  soy	
  un	
  cuerpo	
  con	
  

consciencia	
   de	
   lo	
   sensible	
   que	
   se	
   vacía	
   para	
   luego	
   volver	
   a	
   llenar	
   esos	
  

espacios	
  con	
  nuevos	
  acuerdos,	
  un	
  cuerpo	
  que	
  escucha	
  a	
  la	
  luna	
  y	
  conecta	
  el	
  

cielo	
   con	
   los	
   sueños,	
   un	
   cuerpo	
   capaz	
   de	
   percibir	
   lo	
   que	
   sucede	
   oliendo	
   el	
  

aire.	
  Me	
  cuesta	
  no	
  tener	
  certezas,	
  identidad,	
  imagen	
  	
  y	
  discurso.	
  Pero	
  nada...	
  

quiero	
  vacíos	
  y	
  nada	
  más	
  que	
  hacer,	
  sólo	
  hacer.	
  

	
  

	
  

Octubre	
  23	
  

	
  	
  

	
  	
   Sensibilizar	
  el	
  sentido	
  de	
  la	
  vista	
  y	
  poner	
  la	
  atención	
  allí,	
  ha	
  resultado	
  

ser	
   una	
   excusa	
   para	
   darme	
   cuenta	
   de	
   algunas	
   cosas,	
   todas	
   entremezcladas	
  

entre	
   sí	
   e	
   imposibles	
   de	
   separar.	
   Primero	
   en	
   la	
   danza,	
   como	
   las	
   imágenes	
  

pueden	
  determinar	
  mis	
  maneras	
  de	
  danzar	
  y	
  más	
  aun,	
   las	
  maneras	
  de	
  vivir	
  

mi	
  danza.	
  Pienso	
  en	
  que	
  las	
  imágenes	
  son	
  fuertes	
  formadoras	
  de	
  realidad,	
  de	
  

hecho	
   no	
   imagino	
   la	
   vida	
   sin	
   verla.	
   Estar	
   en	
   los	
   otros	
   sentidos	
   podría	
   ser	
  

entonces	
   la	
   acción	
   que	
   nos	
   abre	
   a	
   la	
   presencia	
   de	
   un	
   nuevo	
   mundo.	
   Es	
  

extraño	
   pensar	
   el	
   mundo	
   sin	
   sus	
   imágenes,	
   la	
   vista	
   cierra	
   los	
   significados	
  

cuando	
  nos	
  acostumbramos	
  a	
  mirar	
   siempre	
  de	
   la	
  misma	
  manera,	
  por	
  esto	
  

creo	
   que	
   lo	
   ideal	
   sería	
   dirigir	
   la	
   voluntad	
   hacia	
   la	
   transformación	
   de	
   una	
  

misma	
   cosa,	
   es	
   decir,	
   no	
   negar	
   la	
   vista,	
   sino	
   mirar	
   siempre	
   de	
   nuevas	
  

maneras	
  y	
  darle	
  constantemente	
  nuevas	
  opciones	
  de	
  vida	
  a	
  los	
  ojos.	
  Se	
  abre	
  

mi	
  realidad,	
   la	
  mirada	
  otorga	
  ciertas	
  particularidades	
  a	
  mis	
  danzas.	
  Cuando	
  

danzo	
   pensando	
   en	
   lo	
   que	
   veo,	
   hay	
   una	
   corporalidad	
   particular	
   Y	
   cuando	
  

danzo	
   	
   con	
   los	
   ojos	
   cerrados	
   otra.	
   En	
   fin.	
   La	
   mirada	
   alimenta	
   mis	
   danzas	
  

fuertemente,	
  a	
  veces	
  quizás	
  más	
  que	
  el	
  resto	
  de	
  los	
  sentidos,	
  las	
  imágenes	
  de	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  175	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

lo	
  que	
  creo	
  o	
  creía	
  que	
  es	
  danza	
  están	
  presentes	
  en	
  mis	
  movimientos,	
  puedo	
  

verlo	
  e	
   identificarlo.	
  Y	
   junto	
  con	
  este	
  descubrimiento	
  crece	
  mi	
  realidad	
  y	
  se	
  

transforma	
  mi	
  cuerpo,	
  o	
  se	
  transforma	
  mi	
  cuerpo	
  y	
  cambia	
  mi	
  realidad.	
  	
  

	
  

	
  

Noviembre	
  11	
  

	
  

Está	
  el	
  cuerpo	
  y	
  su	
  accionar,	
  es,	
  hace,	
  mueve,	
  se	
  expande,	
  abre	
  y	
  cierra,	
  

se	
  estira,	
  se	
  tuerce,	
  respira,	
  es-­‐	
  acción.	
  Cuando	
  “danza”	
  aparece,	
  me	
  vienen	
  las	
  

formas,	
   lo	
  que	
  creo	
  corporalmente	
  de	
  ella,	
  que	
   también	
  es	
  ella,	
  es	
   lo	
  que	
  el	
  

pasar	
  del	
  tiempo	
  ha	
  dejado	
  en	
  mi	
  cuerpo,	
  la	
  historia	
  viva	
  y	
  en	
  movimiento.	
  El	
  

cuerpo-­‐memoria	
  y	
  danzas	
  registros	
  de	
  todo	
  lo	
  ocurrido.	
  

¿Y	
  las	
  nuevas	
  danzas?	
  

Somos	
  cuerpos	
  formados	
  por	
  imágenes	
  que	
  están	
  alrededor,	
  somos	
  también	
  

la	
   reinvención	
   constante	
   de	
   todo	
   esto,	
   si	
   bien	
   hay	
   un	
   mundo	
   que	
   nos	
  

construye,	
  el	
  cómo	
  vivimos	
  esta	
  experiencia,	
  siempre	
  será	
  nuevo	
  y	
  	
  personal,	
  

como	
   hablar	
   de	
   interpretación.	
   Me	
   pierdo...	
   me	
   doy	
   vueltas	
   entre	
   la	
  

subjetividad,	
   la	
   historia,	
   la	
   cultura,	
   el	
   cuerpo,	
   las	
   danzas	
   y	
   todo	
   lo	
   que	
  

podemos	
  ser.	
  Circulo	
  entre	
  estas	
  y	
  nada,	
  no	
  quiero	
  llegar	
  a	
  algo	
  final.	
  	
  

	
  

	
  

Sobre	
  la	
  interpretación	
  y	
  algunas	
  experiencias	
  danzadas	
  

	
  

No	
  hay	
  primero	
   la	
   significación,	
   la	
   traducción,	
   la	
   interpretación:	
  Hay	
  

este	
   límite,	
   este	
   borde,	
   este	
   contorno,	
   este	
   plano	
   de	
   exposición,	
   este	
   color-­‐

sujeto	
   local,	
  que	
  puede	
  simultáneamente	
  contraerse,	
   concentrarse,	
   tender	
  a	
  

la	
  inextensión	
  de	
  un	
  punto,	
  de	
  un	
  centro	
  de	
  sí-­‐	
  y	
  distenderse,	
  ser	
  atravesado	
  

por	
  pasajes,	
  por	
  particiones.	
  Eso	
  solamente	
  puede	
  cerrar	
  o	
  dejar	
  espacio	
  libre	
  

para	
  “interpretaciones”.197	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
197	
  NANCY,	
  Corpus,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  45.	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  176	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  
En	
   los	
  procesos	
  de	
   Interpretación	
  de	
   tantas	
  danzas,	
  parto	
  preguntándome	
  

por	
   la	
  palabra	
  misma	
  para	
   situarme	
  desde	
   algún	
  punto,	
   entonces:	
   Según	
   la	
  

Real	
   Academia	
   de	
   la	
   lengua	
   Española,	
   (RAE)	
   "Interpretar"	
   corresponde	
  

a	
  "explicar	
   acciones,	
   dichos	
   o	
   sucesos	
   que	
   pueden	
   ser	
   entendidos	
   de	
  

diferentes	
  modos,	
  como	
  también	
  "concebir,	
  ordenar	
  o	
  expresar	
  de	
  un	
  modo	
  

personal	
  la	
  realidad."	
  

He	
   ido	
   descubriendo	
   que	
   para	
   Interpretar	
   	
   me	
   sirve	
   un	
   estar	
   tranquila	
   y	
  

sensible,	
  abrir	
  imaginarios	
  y	
  emociones	
  a	
  partir	
  de	
  lo	
  que	
  pueda	
  o	
  no	
  sentir,	
  

estar	
  disponible	
  y	
  abierta	
  al	
  devenir	
  desconocido	
  de	
  la	
  danza.	
  

Cuerpo	
  en	
  vacíos	
  vertiginosos,	
  

Cuerpo	
  en	
  escucha,	
  	
  

Calma	
  y	
  decisión.	
  

Cuerpo	
  de	
  interminables	
  maneras…	
  

No	
   hay	
   conocimiento	
   sin	
   acción,	
   ni	
   experiencia	
   sin	
   cuerpo,	
   entonces	
   hago	
  

vivo	
   el	
   contexto,	
   tomo	
   lo	
   que	
   ocurre	
   a	
  mi	
   alrededor	
   para	
   	
   evolucionar	
  mis	
  

practicas	
   hacia	
   un	
   sentido	
   quizás	
   más	
   social,	
   comunitario	
   o	
   simplemente	
  

compartido.	
   La	
   danza	
   me	
   sensibiliza,	
   me	
   hace	
   ser	
   más	
   humana	
   y	
  	
  

constructiva.	
  

Sensibilizar	
  implica	
  acción	
  

vivir	
  y	
  morir	
  

morir	
  y	
  vivir.	
  

	
  

	
  

El	
  color	
  del	
  cuerpo	
  (Extracto)	
  -­‐	
  Carolina	
  Bravo/Nov.-­‐Ene.	
  

	
  

Eclipse	
   de	
   Sol,	
   todo	
   vibra	
   intensamente,	
  me	
   siento	
   cansada	
   pero	
   la	
  

danza	
  me	
  da	
  vida.	
  Empiezo	
  a	
  sentir	
  que	
  aplico	
  la	
  sensibilidad	
  de	
  mi	
  cuerpo.	
  

Trabajo	
   la	
   humildad,	
   más	
   humildad	
   y	
   decisión.	
   La	
   interrupción,	
  

incomodarme,	
  sacar	
  prejuicios.	
   ¡Sacarlos!	
  Y	
  estar	
  en	
   la	
  acción	
  de	
  mi	
  cuerpo,	
  

vivir	
  cada	
  momento,	
  vivirlo	
  bien,	
  construir	
  desde	
  el	
  cuerpo,	
  	
  desborde,	
  prisa,	
  

intensidad,	
  estar	
  a	
  mil,	
  al	
  máximo.	
  No	
  apurada,	
  darlo	
  todo,	
  dar	
  las	
  gracias.	
  

	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  177	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

Después	
   de	
   muchas	
   danzas,	
   sentir,	
   vivir,	
   poner	
   la	
   atención	
   en	
   la	
  

respiración,	
   en	
   como	
   construyo	
   cada	
   movimiento	
   desde	
   el	
   interior	
   de	
   mi	
  

cuerpo.	
  Los	
  acentos,	
  las	
  intensiones,	
  los	
  recuerdos,	
  lo	
  que	
  siento,	
  lo	
  que	
  evoco	
  

y	
  la	
  intensidad	
  en	
  un	
  sólo	
  	
  gesto.	
  Se	
  guarda	
  en	
  la	
  simpleza	
  de	
  un	
  sólo	
  	
  gesto	
  

todo	
  un	
  universo.	
  Hacer,	
  sentir	
  y	
  volver	
  a	
  hacer,	
  sólo	
  	
  ahí	
  estaré.	
  

	
  

	
  

Me	
  posiciono	
  sensible	
  desde	
  mi	
  cuerpo	
  	
  

	
  

Hay	
   muchas	
   cosas	
   más	
   allá	
   del	
   gusto.	
   Probar	
   hacer	
   el	
   material	
  

viviendo	
   cada	
   emoción	
   con	
   mucha	
   intensidad,	
   más	
   que	
   la	
   formalidad.	
   La	
  

emoción	
   del	
   cuerpo	
   no	
   es	
   simplemente	
   bailar	
   la	
   coreografía,	
   es	
   vivir	
   cada	
  

momento	
   con	
   intensidad	
   y	
   precisión.	
   Activar	
   también	
   el	
   centro,	
   la	
  

consciencia	
  activa	
  de	
  los	
  huesos	
  para	
  darle	
  más	
  peso	
  a	
  esta	
  mujer	
  madura.	
  

	
  

Estoy	
  en	
  lo	
  que	
  me	
  cuesta,	
  en	
  lo	
  que	
  me	
  duele,	
  intentando	
  una	
  y	
  otra	
  vez	
  y	
  

no	
  quiero	
  hacer	
  otra	
  cosa	
  sin	
  danzar	
  antes.	
  Creo	
  que	
  no	
  se	
  trata	
  de	
  hacerme	
  

sentir	
   bien	
   todo	
   el	
   tiempo,	
   de	
   proporcionarme	
   siempre	
   momentos	
   gratos,	
  

agradables,	
   ricos	
   y	
   tranquilos.	
   Buscar	
   hacer,	
   crecer,	
   aprender	
   es	
   incómodo	
  

esta	
   vez.	
   Confío	
   en	
   la	
   posibilidad	
   de	
   restablecerme	
   con	
   cada	
   respiro,	
   cada	
  

respiro	
  un	
  poco	
  más	
  de	
  vida	
  y	
  más	
  vida;	
  más	
  fuerza	
  	
  y	
  energía,	
  así	
  constituyo	
  

esta	
  danza	
  de	
  principio	
  a	
  fin.	
  

Respiro	
  a	
  respiro	
  

Instante	
  a	
  instante	
  

	
  

	
  

Dúos	
  y	
   sola	
   -­‐	
   en	
  compañía	
  de	
   Josefina	
  Valdovinos,	
   Jesús	
  Rojas	
  y	
  Pablo	
  

Zamorano	
  

	
  

De	
   todas	
   estas	
   danzas,	
   la	
   vida,	
   el	
   cuerpo	
   y	
   de	
   su	
   infinito	
   devenir	
  

(como	
  dice	
  un	
  amigo	
  por	
  ahí).	
  Ya	
  no	
  hay	
  identidad,	
  están	
  los	
  músculos,	
  la	
  piel,	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  178	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  
los	
  huesos,	
   toda	
  mi	
  materia	
  dispuesta	
  en	
  el	
   “hacer”,	
  no	
  sé	
  si	
   lo	
  quiero,	
  pero	
  

me	
   resulta	
   así,	
   tiene	
   que	
   ser	
   así,	
   ponerme	
   en	
   danza	
   así	
   lo	
   implica.	
   Una	
  

corporeidad	
  del	
  pensamiento	
  y	
  una	
  inteligencia	
  del	
  cuerpo.	
  

Ver	
  la	
  danza	
  implica	
  hacer,	
  conocer	
  la	
  danza	
  es	
  hacer.	
  

Me	
  cuesta…	
  

percibir	
  con	
  la	
  piel	
  y	
  mover	
  desde	
  adentro.	
  

Incorporar	
  cada	
  corrección	
  y	
  también	
  poder	
  dejarlas	
  para	
  danzar.	
  

Desafectar,	
  dejar	
  de	
  cuestionar,	
  no	
  encontrar	
  las	
  mismas	
  respuestas,	
  HACER.	
  

Lanzarme	
  al	
  vacío	
  y	
  sufrir,	
  reír	
  y	
  la	
  rabia.	
  

Hablar,	
  escribir,	
  recordar	
  	
  

Poder	
  estar	
  en	
  todo	
  mi	
  cuerpo,	
  

como	
  el	
  agua	
  que	
  fluye	
  con	
  un	
  peso,	
  	
  

ligera	
  y	
  con	
  peso.	
  

	
  

Todo	
   está	
   pasando	
   ahora,	
   mi	
   cuerpo	
   podría	
   ser	
   todo,	
   es	
   tan	
   profundo	
   e	
  

infinito	
  que	
  no	
  me	
  hace	
  falta	
  otro	
  tema	
  de	
  estudio	
  en	
  este	
  momento.	
  

Creo	
   que	
   interpretar	
   es	
   dar	
   una	
   opinión,	
   disponible,	
   dispuesta	
   a…	
   y	
   sin	
  

prejuicios.	
  Con	
  un	
  cuerpo	
  abierto,	
  disponible,	
  dispuesto	
  a...	
  y	
  	
  sin	
  prejuicios.	
  

Interpretar	
  es	
  para	
  mí	
  desafectar,	
  sacarme	
  de	
  lugar	
  imaginario	
  para	
  abrirme	
  

a	
   sentir	
   y	
   desarrollar	
   un	
   imaginario	
   desde	
   ese	
   lugar	
   	
   concreto,	
   palpable	
   y	
  

sensible.	
  

Ser	
   intérprete	
   me	
   invita	
   a	
   conocerme,	
   saberme,	
   mirarme	
   o	
   más	
   bien	
  

percibirme,	
  a	
  escuchar,	
  es	
  algo	
  interno,	
  corporal.	
  

Ponerme,	
  desplegar,	
  encontrar.	
  

¿Qué	
  es	
  la	
  interpretación?	
  

¿Qué	
  seria	
  ser	
  interprete?	
  

¿Cómo?	
  

	
  

Y	
  me	
  queda	
  también	
  la	
  palabra	
  “diálogo”,	
  he	
  comprobado	
  y	
  comprendido	
  

que	
   se	
   puede	
   conversar	
   sin	
   hablar	
   o	
   hablar	
   sin	
   las	
   palabras	
   que	
   ya	
  

conocíamos.	
   Recreamos	
   y	
   creamos	
   lenguaje.	
   Si	
   ponemos	
   atención	
   nos	
  

comunicamos	
  y	
  aparece	
   la	
  escucha,	
   los	
   sonidos,	
   los	
  cantos,	
   las	
  palabras,	
   las	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  179	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

miradas,	
   los	
  acuerdos,	
   los	
  encuentros	
  y	
  desencuentros.	
  Han	
  nacido	
  así	
  estas	
  

danzas,	
  con	
  nuestras	
  propias	
  sonoridades,	
  con	
  nuestras	
  bicicletas	
  e	
  historias	
  

de	
  vida,	
  la	
  mía	
  y	
  mis	
  plantas	
  y	
  otras	
  danzas	
  que	
  cargan	
  con	
  historia	
  por	
  haber	
  

sido	
   interpretadas	
   muchas	
   veces	
   antes	
   por	
   otras	
   personas.	
   El	
   trabajo	
   con	
  

otro	
  y/u	
  otra	
  me	
  enriquece,	
  mi	
  mundo	
   se	
   	
   amplía	
   	
  mucho	
  más	
   cuando	
  hay	
  

compañeros	
  y	
  compañeras	
  con	
  quienes	
  sentir,	
   la	
  danza,	
  mi	
  danza	
  se	
  vuelve	
  

entonces	
  más	
   rica,	
   como	
   si	
   tuviera	
  más	
   palabras	
   para	
   describir	
   los	
   colores	
  

que	
   existen,	
   o	
   más	
   sonidos	
   para	
   interpretar	
   la	
   infinitud	
   de	
   lo	
   que	
   puedo	
  

sentir	
  y	
  pensar.	
  

	
  

	
  

Cuerpo	
  mar	
   -­‐	
   La	
  Vindicación	
  de	
   la	
  Primavera	
   -­‐	
   Patricio	
  Bunster/Mar.-­‐

Dic.	
  

	
  

Traer	
  el	
  cuerpo	
  al	
  presente	
  

muy	
  alerta	
  y	
  disponible	
  

despierta,	
  activa,	
  generosa,	
  sólida,	
  

firme,	
  suave,	
  	
  

calmada.	
  

Agua	
  en	
  las	
  articulaciones	
  

firmeza	
  en	
  la	
  espalda	
  

todo	
  aún	
  más	
  firme,	
  

de	
  la	
  firmeza	
  interna.	
  

Armar	
  un	
  cuerpo	
  suave,	
  delicado,	
  fluido	
  y	
  tranquilo.	
  

Cuerpo	
  ola	
  blanda	
  de	
  mar	
  celeste	
  azul	
  y	
  verde,	
  

cuerpo	
  que	
  nada	
  firme,	
  

y	
  fluye	
  plantado	
  con	
  la	
  raíces	
  en	
  el	
  aire,	
  

enraizado	
  en	
  el	
  mar.	
  

Agua	
  de	
  mar	
  en	
  los	
  brazos,	
  	
  

codos	
  y	
  muñecas.	
  

Fuerza,	
  muchas	
  más	
  fuerza.	
  



La	
  interpretación	
  en	
  danza	
  como	
  expresión	
  de	
  un	
  cuerpo	
  sensible	
  |	
  180	
  
	
  en	
  el	
  mundo	
   	
  

	
  
	
  
	
  
Agua	
  que	
  salió	
  del	
  mar	
  para	
  entrar	
  en	
  mi	
  cuerpo,	
  

una	
  ola	
  azul	
  baila	
  por	
  muchos	
  cuerpos,	
  

no	
  hay	
  mar	
  si	
  no	
  hay	
  conexión	
  entre	
  cada	
  una	
  de	
  sus	
  particularidades.	
  

¡Percepción!	
  

Estar	
  con	
  las	
  otras	
  en	
  cada	
  fragmento	
  de	
  mí,	
  	
  

con	
  cada	
  pedacito	
  de	
  mis	
  danzas.	
  

	
  

Se	
  terminan	
  los	
  procesos	
  formales	
  de	
  estas	
  experiencias	
  danzadas,	
  

parto	
  al	
  mar,	
  buscando	
  descansar.	
  	
  

Todo	
  se	
  ha	
  reestructurado	
  y	
  realmente	
  comienzo	
  desde	
  un	
  nuevo	
  principio,	
  

“cambiar	
  las	
  maneras	
  de	
  cambiar”	
  para	
  “desaprender”.	
  

	
  

	
  

Y	
  en	
  el	
  mar	
  

	
  

El	
  cielo	
  inmenso	
  frente	
  a	
  los	
  ojos	
  de	
  todo	
  mi	
  cuerpo	
  entró	
  en	
  mí	
  y	
  se	
  

desplegó	
   la	
   imaginación.	
   La	
   realidad	
   se	
   amplía	
   sin	
   límites	
   con	
   sus	
   límites.	
  

Estrellas	
   a	
   millones	
   de	
   años	
   luz	
   de	
   nosotras	
   palpitan	
   a	
   diferencia	
   de	
   los	
  

planetas	
   y	
   por	
   eso	
   se	
   les	
   puede	
   distinguir.	
   Pentágonos,	
   dúos,	
   triángulos,	
  

mandalas,	
  flores,	
  lo	
  que	
  quiera	
  construir	
  uniendo	
  punto	
  por	
  punto	
  una	
  figura	
  

en	
   el	
   cielo	
   oscuro,	
   como	
   construir	
   una	
   imagen	
   o	
   la	
   misma	
   realidad.	
   Es	
   el	
  

Cuerpo	
   Sensible	
   que	
   experimenta	
   el	
   mundo,	
   quien	
   lo	
   atraviesa	
   y	
   se	
   deja	
  

atravesar	
   por	
   él.	
   Soy	
   y	
  mi	
   realidad	
   es	
   lo	
   que	
   construyo	
   a	
   partir	
   de	
   lo	
   que	
  

siento.	
  Como	
  cada	
  pelo	
  en	
  mi	
  piel,	
  cada	
  estrella	
  en	
  el	
  cielo.	
  El	
  sentido	
  común	
  

siguen	
   siendo	
   los	
   cuerpos,	
   cada	
   piel	
   expuesta	
   a	
   lo	
   que	
   nombramos	
   como	
  

viento,	
  mar,	
  día,	
  noche,	
  frío,	
  calor,	
  sol,	
  luz,	
  oscuridad,	
  plantas,	
  tierras,	
  arañas,	
  

cemento,	
   ruido,	
   sonidos,	
   agua,	
   arena,	
   dulce,	
   salado,	
   risa,	
   pena,	
   miedo....	
   y	
  

decisión.	
  Como	
  la	
  Libertad	
  es	
  cosa	
  de	
  sensación,	
  sentir	
  aquello	
  que	
  puede	
  ser	
  

de	
  mil	
  maneras,	
  siempre	
  personal	
  y	
  también	
  compartido.	
  Para	
  mí	
  la	
  libertad	
  

implica	
   un	
   compromiso,	
   una	
   responsabilidad,	
   validar	
   y	
   decidir,	
   saberse	
   y	
  

querer.	
  Hacer	
  libertad	
  es	
  validarse,	
  sea	
  cual	
  sea	
  la	
  opción	
  o	
  las	
  ganas.	
  

	
  



|	
  181	
  
	
  
	
  
	
  



|	
  182	
  
	
  
	
  
	
  



|	
  183	
  
	
  
	
  
	
  

BIBLIOGRAFÍA	
  GENERAL	
  

	
  
	
  
ADOLPHE,	
  Jean-­‐Marc,	
  CHARMATZ,	
  Boris,	
  DE	
  SOTO,	
  Olga,	
  et.	
  al.,	
  “Engagements”,	
  
Nouvelles	
   de	
   Danse,	
   Dossier	
   Danse	
   et	
   Politique,	
   N°30,	
   Ed.	
   Contredanse,	
  
Bruselas,	
  1997.	
  
	
  
AGAMBEN,	
  Giorgio,	
  Infancia	
  e	
  historia,	
  Adriana	
  Hidalgo,	
  Buenos	
  Aires,	
  2007.	
  
	
  
_______,	
  Desnudez,	
  Anagrama,	
  Barcelona,	
  2011.	
  
	
  
ALCAÍNO,	
   Gladys,	
   Escritura	
   del	
   cuerpo.	
   Sobre	
   danza	
   y	
   dramaturgia,	
   Santiago,	
  
CNCA,	
  2009.	
  
	
  
ALCAÍNO,	
   Gladys,	
   HURTADO,	
   Lorena,	
   Retrato	
   de	
   la	
   danza	
   Independiente	
   en	
  
Chile	
  1970	
  –	
  2000,	
  Santiago,	
  	
  Ocho	
  Libros,	
  2010.	
  	
  
	
  
ALTHUSSER,	
   Louis,	
   “Ideología	
   y	
   Aparatos	
   Ideológicos	
   del	
   Estado”,	
   ŽIŽEK,	
  
Slavoj	
  (ed.),	
  Ideología:	
  Un	
  mapa	
  de	
  la	
  cuestión,	
  FCE,	
  Buenos	
  Aires,	
  2003.	
  
	
  
ARBEAU,	
   Thoinot,	
   Orquesografía	
   Tratado	
   en	
   forma	
   de	
   diálogo,	
   Centurión,	
  
Buenos	
  Aires,	
  1946.	
  
	
  
ARENDT,	
  Hannah,	
  De	
  la	
  historia	
  a	
  la	
  acción,	
  	
  Paidós,	
  Barcelona,	
  1995.	
  
	
  
_______,	
  La	
  promesa	
  de	
  la	
  política,	
  	
  Paidós,	
  Barcelona,	
  2008.	
  
	
  
_______,	
  La	
  condición	
  humana,	
  	
  Paidós,	
  Buenos	
  Aires,	
  2009.	
  
	
  
AUSTIN,	
   John,	
   Cómo	
   hacer	
   cosas	
   con	
   palabras:	
   Palabras	
   y	
   acciones,	
   Paidós,	
  
Barcelona,	
  1982.	
  
	
  
BADIOU,	
   Alain,	
   “La	
   danza	
   como	
  metáfora	
   del	
   pensamiento”,	
  Pequeño	
  Manual	
  
de	
  inestética,	
  Prometeo,	
  Buenos	
  Aires,	
  2009.	
  
	
  
BANES,	
  Sally,	
  Terpsichore	
  en	
  Baskets.	
  Postmodern	
  Dance,	
  Chiron,	
  Paris,	
  2002.	
  
	
  
_______,	
   Writing	
   Dancing	
   in	
   the	
   Age	
   of	
   Postmodernism,	
   Wesleyan	
   University	
  
Press,	
  Middletown,	
  1994.	
  
	
  
_______,	
   “Pouvoir	
  et	
  corps	
  dansant”,	
  Mobiles	
  N°1,	
  Danse	
  et	
  utopie,	
  Département	
  
Danse	
  Université	
  Paris	
  8,	
  L'harmattan,	
  Saint-­‐Denis,	
  1999.	
  
	
  
BARDET,	
   Marie,	
   Penser	
   et	
  mouvoir.	
   Une	
   rencontre	
   entre	
   danse	
   et	
   philosophie,	
  
L'harmattan,	
  Paris,	
  2011.	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  184	
  
	
  
	
  
	
  

	
  
BARICCO,	
   Alessandro,	
   El	
   alma	
   de	
   Hegel	
   y	
   las	
   vacas	
   de	
   Wisconsin,	
   Siruela,	
  
Madrid,	
  2000.	
  
	
  
BATESON,	
   Gregory,	
   Steps	
   to	
   an	
   Ecology	
   of	
   Mind:	
   Collected	
   Essays	
   in	
  
Anthropology,	
   Psychiatry,	
   Evolution,	
   and	
   Epistemology,	
   University	
   of	
   Chicago	
  
Press,	
  Chicago	
  1972.	
  
	
  
_______,	
  Pasos	
  hacia	
  una	
  ecología	
  de	
  la	
  mente,	
  Planeta,	
  Buenos	
  Aires,	
  1992.	
  	
  
	
  
_______,	
  La	
  nueva	
  comunicación,	
  Kairós,	
  Barcelona,	
  1997.	
  
	
  
BAUMGARTEN,	
  Alexander,	
  Curso	
  sobre	
  la	
  Estética,	
  Fadic,	
  sin	
  editar.	
  
	
  
BELL,	
   Daniel,	
   The	
  End	
   of	
   Ideology:	
   On	
   the	
   Exhaustion	
   of	
   Political	
   Ideas	
   in	
   the	
  
Fifties,	
  Free	
  Press,	
  New	
  York,	
  1965.	
  
	
  
BENJAMIN,	
  Walter,	
  “Experiencia	
  y	
  pobreza”,	
  Discursos	
  interrumpidos	
  I,	
  Taurus,	
  
Buenos	
  Aires,	
  1989.	
  
	
  
_______,	
   “El	
  narrador”,	
   Iluminaciones	
  IV.	
  Para	
  una	
  crítica	
  de	
   la	
  violencia	
  y	
  otros	
  
ensayos,	
  Taurus,	
  Madrid,	
  1999.	
  
	
  
_______,	
  “El	
  concepto	
  de	
  crítica	
  de	
  arte	
  en	
  el	
  Romanticismo	
  alemán”,	
  Obras,	
  Libro	
  
I,	
  Vol.	
  1,	
  Abada,	
  Madrid,	
  2010.	
  	
  
	
  
BERNARD,	
  Michel,	
  De	
  la	
  création	
  chorégraphique,	
  CND,	
  Paris,	
  2001.	
  
	
  
_______,	
   “Généalogie	
   et	
   pouvoir	
   d’un	
   discours	
   :	
   De	
   l’usage	
   des	
   catégories,	
  
moderne,	
  contemporain	
  à	
  propos	
  de	
   la	
  danse”,	
  Rue	
  Descartes,	
  2004,	
  N°	
  44,	
  p.	
  
22-­‐23.	
  	
  
	
  
BERGSON,	
  Henri,	
  El	
  pensamiento	
  y	
  lo	
  moviente,	
  Cactus,	
  Buenos	
  Aires,	
  2013.	
  	
  
	
  
BIRDWHISTELL,	
   Ray,	
   Introduction	
   to	
   Kinesics,	
   University	
   of	
   Kentucky	
   Press,	
  
Louisville,	
  1952.	
  
	
  
BOAS,	
  Franz,	
  Race,	
  language	
  and	
  culture,	
  University	
  of	
  Chicago	
  Press,	
  Chicago,	
  	
  
1982.	
  
	
  
BOWIE,	
   Andrew,	
   Estética	
   y	
   subjetividad.	
   La	
   filosofía	
   alemana	
   de	
   Kant	
   a	
  
Nietzsche	
  y	
  la	
  teoría	
  estética	
  actual,	
  Visor,	
  Madrid,	
  1999.	
  
	
  
BURT,	
  Ramsay,	
  “Undoing	
  postmodern	
  dance	
  history”,	
  Sarma,	
  Octubre,	
  2004.	
  	
  
	
  



Bibliografía	
  |	
  185	
  
	
  

	
  
	
  

	
  

_______,	
   “Modernism,	
  Masculinity	
   and	
   Sexuality	
   in	
  Nijinsky’s	
  L’Après-­‐midi	
  d’un	
  
faune”,	
   BRIGINSHAW,	
   Valerie,	
   BURT,	
   Ramsay,	
   Writing	
   Dancing	
   Together,	
  
Palgrave	
  Macmillan,	
  Hampshire,	
  2009.	
  
	
  
BUTLER,	
  	
  Judith,	
  Lenguaje,	
  poder	
  e	
  identidad,	
  Síntesis,	
  Madrid,	
  1997.	
  
	
  
CABANNE,	
  Pierre,	
  Dictionnaire	
  des	
  arts,	
  Éd.	
  de	
  l’amateur,	
  Paris,	
  2000.	
  
	
  
CAMPOS,	
  Luis,	
  JIMÉNEZ,	
  Rosa,	
  MILLAR,	
  Juana,	
  et.	
  al.,	
  Cuyacas,	
  Música,	
  danza	
  y	
  	
  
cultura	
  en	
  una	
  sociedad	
  religiosa	
  en	
  la	
  fiesta	
  de	
  La	
  Tirana,	
  UAHC,	
  Santiago	
  de	
  
Chile,	
  2009.	
  
	
  
CARROLL,	
  Lewis,	
  Alicia	
  en	
  el	
  país	
  de	
  las	
  maravillas,	
  Rialp,	
  Madrid,	
  1990.	
  
	
  
CASSIRER,	
  Ernst,	
  Filosofía	
  de	
  la	
  Ilustración,	
  FCE,	
  Madrid,	
  1993.	
  	
  
	
  
CHARLES,	
   Daniel,	
   La	
   fiction	
   de	
   la	
   postmodernité	
   selon	
   l’esprit	
   de	
   la	
   musique,	
  
PUF,	
  Paris,	
  2001.	
  	
  
	
  
CIFUENTES,	
   María	
   José,	
   Historia	
   social	
   de	
   la	
   danza	
   en	
   Chile,	
   Santiago,	
   LOM,	
  
2007.	
  
	
  
CITRO,	
   Silvia	
   (ed.),	
   Cuerpos	
   Plurales,	
   Antropología	
   de	
   y	
   desde	
   los	
   Cuerpos,	
  
Buenos	
  Aires,	
  Biblos,	
  2011.	
  	
  
	
  
CLARO,	
  Samuel,	
  “Las	
  artes	
  musicales	
  y	
  coreográficas	
  en	
  Chile”,	
  Cultura	
  chilena,	
  
Departamento	
  de	
  ciencias	
  antropológicas	
  y	
  arqueológicas,	
  Facultad	
  de	
  ciencias	
  
humanas,	
  Universidad	
  de	
  Chile,	
  Santiago,	
  1977.	
  
	
  
COLOME,	
  Delfín,	
  	
  El	
  indiscreto	
  encanto	
  de	
  la	
  danza,	
  Turner,	
  Madrid,	
  1989.	
  
	
  
CORDOVEZ,	
   Constanza,	
   McCOLL,	
   Jennifer,	
   PÉREZ,	
   Simón,	
   et	
   al.,	
   Danza	
  
independiente	
   en	
   Chile.	
   Reconstrucción	
   de	
   una	
   escena	
   1990-­‐2000,	
   Santiago,	
  
Cuarto	
  Propio,	
  2010.	
  
	
  
DANTO,	
  Arthur,	
  Después	
  del	
  fin	
  del	
  arte.	
  El	
  arte	
  contemporáneo	
  y	
  el	
  linde	
  de	
  la	
  
historia,	
  Paidós,	
  Barcelona,	
  1999.	
  
	
  
DE	
   CERTEAU,	
   Michel,	
   La	
   Invención	
   de	
   lo	
   Cotidiano	
   1.	
   Artes	
   de	
   Hacer,	
  
Iberoamericana,	
  México,	
  2000.	
  
	
  
De	
  Naverán,	
  Isabel,	
  	
  Amparo,	
  Écija	
  (eds.),	
  Lecturas	
  sobre	
  danza	
  y	
  coreografía,	
  
ARTEA	
  Editorial,	
  Madrid,	
  2013.	
  
	
  
DE	
  SAUSSURE,	
  Ferdinand,	
  Curso	
  de	
  Lingüística	
  General,	
  	
  Losada,	
  Buenos	
  
Aires,	
  1994.	
  
	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  186	
  
	
  
	
  
	
  

FALCOFF,	
  Laura,	
  “El	
  origen	
  del	
  ballet	
  clásico”	
  Tiempo	
  de	
  danza,	
  N°	
  20,	
  
Junio/Julio,	
  Buenos	
  Aires,	
  1999.	
  	
  
	
  
FERRATER	
  MORA,	
  José	
  Diccionario	
  de	
  Filosofía,	
  Sudamericana,	
  Buenos	
  Aires,	
  
1991.	
  
	
  
_______,	
  Hermenéutica	
  del	
  sujeto,	
  	
  La	
  Piqueta,	
  Madrid,	
  1994.	
  	
  
	
  
_______,	
  Nietzsche,	
  Freud	
  y	
  Marx,	
  	
  Espíritu	
  Libertario,	
  Santiago	
  de	
  Chile,	
  2011.	
  
	
  
FISCHER-­‐LICHTE,	
  Erika,	
  Estética	
  de	
  lo	
  performativo,	
  Abada,	
  Madrid,	
  2004.	
  	
  
	
  
FÖLDÉNYI,	
  László,	
  Melancolía,	
  Círculo	
  de	
  Lectores	
  /	
  Galaxia	
  Gutenberg,	
  	
  
Barcelona,	
  2008.	
  	
  
	
  
FOUCAULT,	
  Michel,	
  Las	
  palabras	
  y	
  las	
  cosas,	
  Siglo	
  XXI,	
  México,	
  1997.	
  
	
  
_______,	
  Vigilar	
  y	
  Castigar,	
  Siglo	
  XXI,	
  Buenos	
  Aires,	
  2008.	
  
	
  
_______,	
  Nietzsche,	
  Freud	
  y	
  Marx,	
  Ed.	
  Espíritu	
  Libertario,	
  Santiago	
  de	
  Chile,	
  2011.	
  
	
  
FRANKL,	
  Viktor,	
  El	
  hombre	
  en	
  busca	
  de	
  sentido,	
  Herder,	
  Barcelona,	
  2004.	
  
	
  
FREGE,	
  Gottlob,	
  “Sobre	
  sentido	
  y	
  referencia”,	
  VILLANUEVA,	
  Luis,	
  La	
  búsqueda	
  
del	
  significado:	
  Lecturas	
  de	
  filosofía	
  del	
  lenguaje,	
  	
  Tecnos,	
  Madrid,	
  2005.	
  
	
  
GALENDE,	
   Federico,	
   Walter	
   Benjamin	
   y	
   la	
   destrucción,	
   Metales	
   pesados,	
  
Santiago	
  de	
  Chile	
  2009.	
  
	
  
GINOT,	
  Isabelle,	
  “Un	
  lieu	
  commun”,	
  Repères	
  N°11,	
  Biennale	
  Nationale	
  de	
  Danse	
  
de	
  Val-­‐de-­‐Marne,	
  marzo	
  2003.	
  
	
  
_______,	
   “Danse:	
  L’en	
  dehors	
  et	
   l’au-­‐dedans	
  de	
   la	
  discipline”,	
  GOURDON,	
  Anne-­‐
Marie,	
  Les	
  nouvelles	
  formations	
  de	
  l'interprète,	
  C.N.R.S.,	
  Paris,	
  2004.	
  
	
  
GOLDBERG,	
  Roselee,	
  Performance	
  Art,	
  Destino,	
  Barcelona,	
  2002.	
  
	
  
GREINER,	
   Christine,	
   “Danza/Performance	
   en	
   Brasil:	
   paisajes	
   de	
   riesgo”,	
  
Utopías	
  de	
  la	
  proximidad	
  en	
  el	
  contexto	
  de	
  la	
  globalización:	
  La	
  creación	
  escénica	
  
en	
  Iberoamérica,	
  Universidad	
  de	
  Castilla	
  La	
  Mancha,	
  Cuenca,	
  2010.	
  
	
  
GUASH,	
   Ana	
   María,	
   “Los	
   ‘cuerpos’	
   del	
   arte	
   de	
   la	
   posmodernidad”,	
   CRUZ	
  
SÁNCHEZ,	
   Pedro,	
   HERNÁNDEZ-­‐NAVARRO,	
   Miguel	
   (eds.),	
   Cartografías	
   del	
  
Cuerpo	
  La	
  dimensión	
  corporal	
  del	
  arte	
  contemporáneo,	
  CendeaC,	
  Murcia,	
  2004.	
  
	
  



Bibliografía	
  |	
  187	
  
	
  

	
  
	
  

	
  

HAAS,	
   Andrée,	
   “La	
   Escuela	
   de	
   Danza	
   del	
   Instituto	
   de	
   Extensión	
   Musical”,	
  
Revista	
  Musical	
  Chilena,	
  Facultad	
  de	
  Artes	
  de	
  la	
  Universidad	
  de	
  Chile,	
  Santiago,	
  
1945.	
  
	
  
HALL,	
  Edouard	
  T.,	
  Beyond	
  Culture,	
  Doubleday,	
  New	
  York,	
  1976.	
  
	
  
HOBSBAWM,	
  Eric,	
  La	
  era	
  de	
  la	
  revolución,	
  1789-­‐1848,	
  Crítica,	
  Barcelona	
  1997.	
  	
  	
  
	
  
_______,	
  La	
  era	
  del	
  capital,	
  1848-­‐1875,	
  Crítica,	
  Barcelona	
  1998.	
  	
  
	
  
_______,	
  La	
  era	
  del	
  imperio,	
  1875-­‐1914,	
  Planeta,	
  Barcelona	
  1998.	
  
	
  
LE	
   BRETON,	
   David,	
   Antropología	
   del	
   cuerpo	
   y	
   modernidad,	
   Nueva	
   Visión,	
  
Buenos	
  Aires,	
  1995.	
  
	
  
_______,	
  La	
  sociología	
  del	
  cuerpo,	
  Nueva	
  Visión,	
  Buenos	
  Aires,	
  	
  2002.	
  
	
  
_______,	
  Cuerpo	
  Sensible,	
  Metales	
  Pesados,	
  Santiago	
  de	
  Chile,	
  2010.	
  
	
  
LEHMANN,	
  Hans-­‐Thies,	
  Teatro	
  Posdramático.	
  Cendeac,	
  México,	
  2013.	
  
	
  
LÉVI-­‐STRAUSS,	
  Claude,	
  Antropología	
  estructural,	
  	
  Ed.	
  Universitaria	
  de	
  Buenos	
  
Aires,	
  Buenos	
  Aires,	
  1970.	
  
	
  
LEPECKI,	
   André,	
   Agotar	
   la	
   danza,	
   Performance	
   y	
   política	
   del	
   movimiento,	
  
Mercat	
  de	
  les	
  Flors,	
  Alcalá,	
  2008.	
  
	
  
LOMAX,	
  Alan,	
  “Folk	
  Song	
  Style”,	
  	
  American	
  Anthropologist,	
  n°	
  61,	
  1959.	
  
	
  
LONGÁS,	
   Catalina,	
   Tesis	
   para	
   optar	
   al	
   título	
   de	
   pedagogía	
   en	
   Danza:	
   La	
  
improvisación	
   en	
   danza	
   como	
   lenguaje.	
   Una	
   reflexión	
   desde	
   la	
   hermenéutica	
  
moderna,	
  Universidad	
  Arcis,	
  Santiago	
  de	
  Chile,	
  2012.	
  
	
  
LONGÁS,	
  Fernando,	
  	
  “De	
  aquello	
  que	
  el	
  hombre	
  no	
  puede	
  perdonar.	
  Sentido	
  
de	
  una	
  conmemoración”,	
  Mensaje,	
  	
  Septiembre,	
  N°	
  especial,	
  Santiago	
  de	
  Chile,	
  
2003.	
  
	
  
_______,	
  “Las	
  máscaras	
  de	
  la	
  verdad.	
  En	
  torno	
  a	
  la	
  realidad	
  de	
  la	
  acción”,	
  Teoría	
  
del	
  Arte,	
  Facultad	
  de	
  Artes	
  de	
  la	
  U.	
  de	
  Chile,	
  N°	
  19/20,	
  Santiago	
  de	
  Chile,	
  
2011.	
  
	
  
LOTMAN,	
  Yuri,	
  “Semiótica	
  de	
  la	
  escena”,	
  Semiósfera	
  Vol.	
  III,	
  Cátedra,	
  Madrid,	
  	
  
2000.	
  	
  
	
  
LOUPPE,	
   Laurence,	
   «	
  Qu'est-­‐ce	
   qui	
   est	
   politique	
   en	
   danse	
  ?	
  »,	
   Nouvelles	
   de	
  
Danse,	
  “Danse	
  et	
  Politique,	
  N°30,	
  Contredanse,	
  Bruxelles,	
  1997.	
  
	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  188	
  
	
  
	
  
	
  

LYOTARD,	
   Jean-­‐François,	
  Le	
  Postmoderne	
  Expliqué	
  aux	
  Enfants,	
   Galilée,	
   Paris,	
  
1986.	
  
	
  
_______,	
   La	
   condición	
   postmoderna:	
   Informe	
   sobre	
   el	
   saber,	
   Cátedra,	
   Madrid,	
  
2014.	
  	
  
	
  
MARKESSINIS,	
  Artemis,	
  Historia	
  de	
  la	
  danza	
  desde	
  sus	
  orígenes,	
  Librerías	
  
Deportivas	
  Esteban	
  Sanz,	
  Madrid,	
  1995.	
  
	
  
MAUSS,	
  Marcel,	
   “Les	
   Techniques	
   du	
   corps”,	
   Sociologie	
   et	
   anthropologie,	
   PUF,	
  
Paris,	
  1936.	
  
MAZARINO	
  (cardenal),	
  Julio,	
  Breviario	
  de	
  los	
  políticos,	
  Debolsillo,	
  Madrid,	
  2007.	
  
	
  
MC	
   COLL,	
   Jennifer,	
   Carmen	
   Beuchat,	
   modernismo	
   y	
   vanguardia,	
   Santiago,	
  
Cuarto	
  Propio,	
  2010.	
  
	
  
MELLADO,	
  Paulina	
  (ed.),	
  Por	
  qué,	
  cómo	
  y	
  para	
  qué	
  se	
  hace	
  lo	
  que	
  se	
  hace,	
  	
  Lara	
  
Hübner,	
  Santiago	
  de	
  Chile,	
  2008.	
  
	
  
MERLEAU-­‐PONTY,	
  Maurice,	
  El	
  Ojo	
  y	
  el	
  Espíritu,	
  Paidós,	
  Barcelona,	
  1986.	
  
	
  
_______,	
  Fenomenología	
  de	
  la	
  Percepción,	
  Planeta,	
  Buenos	
  Aires,	
  1993.	
  
	
  
MONTECINOS,	
  Yolanda,	
   “Historia	
  del	
  ballet	
  en	
  Chile”,	
  Revista	
  Musical	
  Chilena,	
  
Facultad	
  de	
  Artes	
  de	
  la	
  Universidad	
  de	
  Chile,	
  Santiago,	
  1961.	
  
	
  
NANCY,	
  Jean-­‐Luc,	
  Corpus,	
  Arena	
  Libros,	
  Madrid,	
  2003.	
  
	
  
_______,	
  58	
  indicios	
  del	
  cuerpo,	
  extensión	
  del	
  alma,	
  La	
  Cebra,	
  Buenos	
  	
  
Aires,	
  2007.	
  
	
  
NIETZSCHE,	
  Friedrich,	
  La	
  Gaya	
  Ciencia,	
  Akal,	
  Madrid,	
  1988.	
  
	
  
_______,	
  Así	
  habló	
  Zaratustra,	
  	
  Alianza,	
  Madrid,	
  1999.	
  
	
  
_______,	
  El	
  orígen	
  de	
  la	
  tragedia,	
  Espasa	
  Calpe,	
  Madrid,	
  2000.	
  
	
  
NIEVE	
  Esteban,	
  Ballet,	
  Nacimiento	
  de	
  un	
  Arte,	
  Librerías	
  Deportivas	
  Esteban	
  
Sanz,	
  Madrid,	
  1993.	
  
	
  
NOVERRE,	
   Jean-­‐Georges,	
  Lettres	
  sur	
  la	
  danse,	
  et	
  sur	
  les	
  ballets,	
  par	
  M.	
  Noverre,	
  
maître	
   des	
   ballets	
   de	
   Son	
   Altesse	
   Sérénissime	
   Monseigneur	
   le	
   Duc	
   de	
  
Wurtemberg,	
  &	
   ci-­‐devant	
  des	
   théâtres	
  de	
  Paris,	
   Lyon,	
  Marseille,	
   Londres,	
   Aimé	
  
Delaroche,	
  Lyon,	
  1760.	
  
	
  
OLEA,	
   Jorge,	
   “La	
   Danza	
   Independiente	
   de	
   Chile,	
  pasos	
   en	
   la	
   escena”,	
   Chile-­‐
Danza,	
  N°	
  4,	
  2000.	
  



Bibliografía	
  |	
  189	
  
	
  

	
  
	
  

	
  

	
  
PAPA,	
   Laura,	
   “La	
   insoportable	
   levedad	
   del	
   cuerpo”	
   Tiempo	
   de	
   danza,	
   N°	
   22,	
  
Octubre/Noviembre,	
  Buenos	
  Aires,	
  1999.	
  	
  
	
  
PAVIS,	
  Patrice,	
  El	
  análisis	
  de	
  los	
  espectáculos,	
  Paidós,	
  Barcelona,	
  2000.	
  	
  
	
  
Pereira,	
  Eugenio,	
  Los	
  orígenes	
  del	
  arte	
  musical	
  en	
  Chile,	
  Publicaciones	
  de	
  la	
  
Universidad	
  de	
  Chile,	
  Santiago,1941.	
  
	
  
PÉREZ,	
  Carlos,	
  Proposiciones	
  en	
  torno	
  a	
  la	
  historia	
  de	
  la	
  danza,	
  	
  LOM,	
  Santiago	
  
de	
  Chile,	
  2008.	
  
	
  
RAINER,	
  Yvonne,	
  “No'	
  To	
  Spectacle...,”,	
  Tulane	
  Drama	
  Review,	
  N°	
  2,	
  1965.	
  
	
  
RAMEAU,	
  Jean-­‐Philippe,	
  El	
  Maestro	
  de	
  Danza,	
  Centurión,	
  Buenos	
  Aires,	
  1946.	
  
	
  
RANCIÈRE,	
  Jacques,	
  Política,	
  policía,	
  democracia,	
  LOM,	
  Santiago	
  de	
  Chile,	
  
2006.	
  
	
  
_______,	
  El	
  Espectador	
  emancipado,	
  Manantial,	
  Buenos	
  Aires,	
  2010.	
  
	
  
RICOEUR,	
  Paul,	
  Hermenéutica	
  y	
  Acción,	
  	
  Prometeo,	
  Buenos	
  Aires,	
  2008.	
  
	
  
RODRÍGUEZ,	
  Luisa,	
  “Acción	
  y	
  mundo	
  en	
  Hannah	
  Arendt”,	
  La	
  filosofía	
  de	
  Agnes	
  	
  
Heller	
  y	
  su	
  diálogo	
  con	
  Hannah	
  Arendt,	
  Congreso	
   internacional,	
  Murcia,	
  del	
  13	
  
al	
  15	
  de	
  octubre	
  de	
  2009.	
  
	
  
SANCHEZ,	
  José,	
  Desviaciones	
  (documentación	
  de	
  la	
  2da	
  Edición	
  de	
  
Desviaciones),	
  Madrid,	
  Cuenca,	
  1999.	
  
	
  
	
  _______,	
   (ed.),	
   Prácticas	
   de	
   lo	
   real	
   en	
   la	
   escena	
   contemporánea,	
   Madrid,	
   visor	
  
libros,	
  2007.	
  
	
  
SCHNEIDER,	
   Rebecca,	
   “Los	
   restos	
   de	
   lo	
   escénico	
   (reelaboración)”,	
   DE	
  
NAVERAN,	
  Isabel	
  (ed.),	
  Hacer	
  historia,	
  reflexiones	
  desde	
  la	
  práctica	
  de	
  la	
  danza,	
  
Mercat	
  de	
  les	
  flors,	
  Alcalá,	
  2010.	
  
	
  
SIBILIA,	
  Paula,	
  El	
  hombre	
  postorgánico,	
  FCE,	
  Buenos	
  Aires,	
  2006.	
  
	
  
SOURIAU,	
  Anne	
  (ed.),	
  Vocabulaire	
  d'Esthétique,	
  Quadrige	
  PUF,	
  2004,	
  Paris.	
  
	
  
SOURIAU,	
  Etienne,	
  Diccionario	
  de	
  Estética,	
  Akal,	
  Madrid,	
  1988.	
  
	
  
TAMBUTTI,	
  Susana,	
  “Itinerarios	
  teóricos	
  de	
  la	
  danza”,	
  Aisthesis,	
  N°	
  43,	
  
Pontificia	
  Universidad	
  Católica	
  de	
  Chile,	
  2008.	
  
	
  



Lecturas	
  emergentes	
  sobre	
  danza	
  contemporánea	
  |	
  190	
  
	
  
	
  
	
  

_______,	
   “La	
   tradición	
   espiritualista	
   en	
   la	
   danza”,	
   DCO,	
  N°	
   12,	
   mayo,	
   México-­‐	
  
Argentina,	
  2009.	
  
	
  
TAYLOR,	
   Diana,	
   The	
   Archive	
   and	
   the	
   Repertoire,	
   Duke	
   University	
   Press,	
  
Durham,	
  2003.	
  
	
  
VALÉRY,	
  Paul,	
  El	
  Alma	
  y	
  la	
  danza,	
  Losada,	
  Buenos	
  Aires,	
  1944.	
  
	
  
VATTIMO,	
  Gianni,	
  La	
  Sociedad	
  Transparente,	
  	
  Paidós,	
  Buenos	
  Aires,	
  México,	
  
1989.	
  	
  
	
  
VIGARELLO,	
  Georges,	
  Historia	
  de	
  la	
  belleza.	
  El	
  cuerpo	
  y	
  el	
  arte	
  de	
  embellecer	
  
desde	
  el	
  Renacimiento	
  hasta	
  nuestros	
  días,	
  Nueva	
  visión,	
  Buenos	
  aires,	
  2009.	
  
	
  
VESALIO,	
  Andreas,	
  De	
  humani	
  corporis	
  fabrica	
  libri	
  septem,	
  Johannes	
  Oporinus,	
  
Basel,	
  1543.	
  	
  
	
  
WITTGENSTEIN,	
  Ludwig,	
  Investigaciones	
  filosóficas,	
  Crítica,	
  Barcelona,	
  1988.	
  
	
  
	
  



	
  

	
  
	
  
	
  
	
  



	
  



	
  

	
  



	
  

	
  


